

رَفَعُ معبن (لرَّحِمْ إِلَهِ الْمُجَنِّى يُّ رسيلنم (ليِّرُهُ (الِفِرُوفِي سِي

رَفْعُ بعبر (لرَّحِمْ الْهُجِّنِّ يُّ رُسِيلَتُمَ (البِّرِثُ (الِفِرَو وَكُرِسَ رُسِيلَتُمَ (البِّرِثُ (الِفِرُووكِرِسَ



رَفْعُ عِس (لرَّحِنْ) (الْنَجْنَّ يُّ (السِكْسَ (النَّبِرُ) (الِفِرُونِ كِسِسَ مِنْ خِيزَانَةِ ٱلفِقَهِ ٱلمَالِكِي الْخِينَ الْوَرِي الْخِينَ الْفِينَ الْوَرِي الْخِينَ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِينِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي

فِي ٱلفِقْهِ عَلَىٰ مَذْهَبِ ٱلإمَامِ مَالِكٍ

تَ المِنْ أَبِي السِّحَانَ إِبراهِيمَ بِن أَبِي زَكِرَيَّا يَحَيِّ لِللَّمِسَانِي ( توفيت نه ١٦٢ ه )

> حَقَّفَهُ عَلَىٰ الْهِ سَنِ خَطَيَّةِ ؛ محرِّشا يثِ بشمرِ تعربِ

> > دار ابن حزم

رَفَّى اللَّهِمَ اللَّهِ اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهُمُ الللِّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ

ISBN 978-9953-81-820-7



الكتب والدراسات التي تصدرها الدار تعبر عن اراء واجتهادات أصحابها

كَارِ الْمِنْ هَذِهِ للطَّنَاعَة وَالنَّشَـ رَوَالتَّونِ مِـ عَامِ الطَّنَاعَة وَالنَّسَـ رَوَالتَّونِ مِـ عَام بيروت ـ لبنان ـ ص.ب: 14/6366 هاتف وفاكس: 701974 ـ 300227 (009611) بريد إلكتروني: ibnhazim@cyberia.net.lb



الحمد لله وحده والصّلاة والسّلام على مَن لا نبيّ بعده محمد، وعلى الله وصحبه ومَن اتّبع هديه، وبعر.

وأنا أطالع موقع مكتبة الأزهر الشريف للمخطوطات على شبكة الإنترنيت لَفت انتباهي مخطوط بعنوان «اللّمع» في الفقه على مذهب الإمام مالك، مؤلّفه ـ كما ورد في بيانات المخطوط ـ التلمساني فجذبتني هذه النسبة ـ باعتبارها تعود إلى مدينة تلمسان أحد معاقل العلم قديماً ببلدي الجزائر الذي أنا شغوف بتتبع آثار علمائه ـ إلى تصفّح المخطوط ومطالعته، فإذ أنا بي أمام كتاب نافع، يحمل بين دفّتيه أبواب الفقه كلها بعبارات جزلة وأسلوب واضح سَهل على طريقة كتاب «التلقين» للقاضي عبدالوهاب البغدادي، وكتاب «الخصال الصّغير» لابن الصوّاف البصري اللذين يُعدّان من رجال مدرسة مالكية العراق. فعزمت على تحقيق المخطوط وإخراجه لعالم الطّباعة لما رجوته من الفائدة في ذلك.

فكانت أوّل خطوة اتّخذتها لذلك البحث على نسخ أخرى للكتاب، ولله الحمد وقّقت للحصول على ثلاث نسخ أخرى، اثنتين من محفوظات دار الكتب المصريّة، والثالثة من وزارة الأوقاف الكويتية أمدّني بها صديقي وأخي الفاضل إبراهيم سي علي الميلي. فتجمّعت لديّ أربع نسخ رأيتها كافية لمواصلة مشوار التحقيق.

فكانت الخطوة التالية هي البحث عن مؤلّف الكتاب:

كُتِب في طرّة عنوان الكتاب في النّسخ المخطوطة التي بحوزتي - باستثناء النسخة الكويتية التي لم يرد فيها طرّة عنوان الكتاب ـ ما يلي:

«اللّمع» في فقه مالك، تأليف العلّامة أبي إسحاق إبراهيم بن أبي زكريا يحيى التّلمساني، وفي إحدى النّسخ زيادة نسبة «التُّجيبي».

بحثت في كتب التراجم الّتي بين يديّ فوجدت أحمد بن محمد بن عبدالرّحمٰن الحسيني المتوفى سنة ٦٩٥هـ، ترجم له في كتابه «صلة التكملة لوفيات النّقلة» وذلك في وفيات سنة ٦٦٣هـ، حيث قال(١):

«وفي السابع عشر من ربيع الآخر توفي الشّيخ الفقيه أبو إسحاق إبراهيم بن أبي زكريا يحيى بن محمد بن موسى التُّجيبي التّلمساني العَدْل، تفقّه على مذهب مالك رضي الله عنه وسمع بمكّة شرّفها الله تعالى من أبي الحسن علي بن أبي الكرم الخلّال، وأعاد للفقهاء بمدرسة بني عوف بالإسكندرية، ودرّس وأفتى وصنّف شرح الجلّاب في مجلّدات عِدّة أحسن فيها ما شاء وكان صالحاً ورِعاً فاضلاً» اه.

فاستفدنا من هذه الترجمة أنّ التلمساني هذا من علماء القرن السّابع، فوفاته كانت سنة ٦٦٣هـ، وأنّه كان من فقهاء المالكيّة المبرّزين في المشرق، وأنّه صنّف شرح الجلّاب وهو كتاب «التّفريع» لابن الجلّاب البصري المالكي وكتاب «التّفريع» هذا من أمّهات مصادر الفقه المالكي.

لكن بعد مواصلة البحث وجدت ما يعكّر هذه النسبة حيث إنّ ابن فرحون في «الدّيباج المذهب» (٢) في ترجمة تلمساني آخر، وهو إبراهيم بن أبي بكر بن عبدالله موسى الأنصاري وقشي الأصل الأندلسي نُزِيل سَبْنَة والمتوفى بها سنة ١٩٧هـ، وقيل: سنة ١٩٠، ويكنى بأبي إسحاق

<sup>(</sup>۱) «صلة التكملة لوفيات النقلة» ۱۸/۲ (ط دار الغرب الإسلامي بتحقيق، بشار عواد معروف).

<sup>(</sup>۲) -ص۱٤۷ ـ ۱٤۸.

أيضاً، وهو صاحب الأرجوزة في الفرائض الشّهيرة بالتّلمسانية، يذكر له ـ أي: ابن فرحون ـ من جملة مصنّفاته «اللّمع» في الفقه و«شرح الجلاب».

فنحن إذاً بين أمرين: إمّا أن يكون صاحب كتاب «اللّمع» هو المُثبَت على طُرّة عنوان المخطوطات الثّلاث الذي ترجم له الحسيني، أو يكون هو المترجم عند ابن فرحون.

فواصلت البحث بالتنقيب في مصادر الفقه المالكي لعلّي أجد فيها ذكراً لهذا الكتاب وصاحبه، فوجدت بعض متأخّري علماء المذهب ينقلون من هذا الكتاب لكن دون التّصريح باسم المؤلّف؛ فالحطّاب مثلاً في «مواهب الجليل» قال في الجمعة في العدد المشترط لانعقادها (٢٦/٢): «وفي اللّمع عشرة».

وقال في حاشيته على رسالة ابن أبي زيد ص ٢٩٥: "قال في اللّمع: وللمسلم على أخيه المسلم سبعة حقوق... إلخ.

وكذا العدوي في حاشيته على «شرح الخرشي على خليل» ذكر هذا الكتاب في مواضع يسيرة لكن أيضاً دون ذكر صاحبه، فمثلاً في التيمّم عند قول خليل (عند الضربة الأولى) قال: «هذا ظاهر كلام اللّمع» (١٩٠/١) وقال في الحجّ: «فإن قاته الجمع مع الإمام جمعهما وحده؛ فإن تركه جملة فعليه دم كما في اللّمع» (حاشية العدوي ٣٣١/٢).

وكتاب «اللّمع» مذكور أيضاً عند الدسوقي في حاشيته على «الشرح الكبير» ٢٩٥/١ و٢٩٥/٢ لكن دون نسبته إلى مؤلّف.

ثمّ بعد مواصلة البحث وجدت أيضاً أنّ بعض علماء المذهب قد شرح هذا الكتاب وهو سليمان بن شعيب البحيري، كما في «توشيح الديباج» للقرافي ص١٠٤ ـ ١٠٥، وقد نقل منه الحطاب في «مواهب الجليل» في الحجّ (٢٠٥/٤) عند قول خليل (وجاز خفّ قطع أسفل...) حيث قال: «قال الشيخ سليمان البحيري في شرح اللمع...».

والخرشي أيضاً في شرحه على خليل في مواضع يسيرة؛ فمثلاً في الجنائز قال (١٣٥/٢): «لكن ذكر الشيخ سليمان في شرح اللّمع عن ابن عماد في شرحه على عمدة الأحكام: أنّه لا يقدح في نقص الأجر من القيراط كون الإنسان يتبع الجنازة لأجل أقاربها».

وفي «منح الجليل» في أحكام الدماء قال: «ذكر شارح اللّمع أنّه يبدأ بعصبته الأقرب فالأقرب».

وفي «بلغة السالك» للصاوي في باب الفرائض ذكر هذا الشرح في ثلاثة مواضع.

ومن أسف؛ فإنّي بحثت على مخطوط لهذا الشرح في فهارس المخطوطات التي بين يدي فلم أعثر عليه.

بعد هذه الجولة في كتب التراجم ومصادر الفقه المالكي وقراءة مضمون كتاب «اللّمع» مع تأمّل طريقة تصنيفه، ترجّح لديّ أنّ صاحب الكتاب هو المترجم عند الحسيني وليس هو الذي ذكره ابن فرحون للأمور الآتية:

أنّ اسم المؤلّف كما ورد في النّسخ الخطيّة لكتاب «اللّمع»: إبراهيم بن أبي زكريا يحيى التلمساني التّجيبي أبو إسحاق، وهو الموافق للمترجم عند الحُسيني في حين أنّ المُتَرْجَم عند ابن فرحون: إبراهيم بن أبي بكر بن عبدالله موسى الأنصاري الوقشي التلمساني أبو إسحاق. ولعلّ ابن فرحون اطّلع على كتاب «اللّمع» فرأى اسم المؤلّف المثبت على طرّة عنوان الكتاب؛ فظنّه صاحب الأرجوزة التلمسانية للتشابه في الاسم «إبراهيم» وفي الكنية «أبو إسحاق» وفي النّسبة «التلمساني» فتتداخلت عليه الترجمتين يعضدّه:

أنّه ذكر \_ أي: ابن فرحون \_ في جملة مصنّفات التلمساني الأنصاري شرح الجلّاب الذي ذكره الحسيني كما مرّ في جملة مصنّفات التلمساني التُجيبي.

- إنّ الذين ترجموا للتلمساني صاحب الأرجوزة في الفرائض من المَغَرِابة والأندلسيين، كابن الخطيب الغرناطي في «الإحاطة في أخبار غرناطة»، وابن مريم في «البستان في ذكر الأولياء والعلماء بتلمسان» لم يذكروا له هذين الكتابين - أعنى: «اللّمع» و«شرح الجلّاب» - على الإطلاق.

- إنّ المتأمّل في كتاب «اللّمع» وطريقة تصنيفه وتبويبه وعرضه للمسائل يجد تشابهاً كبيراً بينه وبين كتاب «التلقين» للقاضي عبدالوهاب البغدادي (ت٢٧٦هـ)، وكتاب «الخصال الصّغير» لابن صوّاف البغدادي (ت٤٨٩)، وهما من رجال المدرسة العراقيّة ممّا يرجّح أن يكون مؤلّف كتاب «اللّمع» من مالكيّة المشرق، ويبعد أن يكون مؤلّفه من مالكية المغرب، خصوصاً وأنّ التلمساني صاحب «الأرجوزة» الذي نسب له ابن فرحون كتاب «اللّمع» لا تُغرف له رحلة مشرقيّة حتّى يتأثّر بالمدرسة العراقية ويصنّف على طريقتهم.

- بحثت على نُسَخ للكتاب فيما وقع بيدي من فهارس المكتبات المغربيّة، تونس الجزائر والمغرب وليبيا؛ فلم أجد أيّ نسخة فيها فلو كان المصيّف هو التلمساني الأنصاري نزيل سبتة لعثرنا على الأقل على نسخة واحدة في إحدى مكتبات المغرب، كما هو الشأن بالنسبة لأرجوزته في الفرائض الّتي لم تخل عموماً المكاتب المغربيّة منها، وفي المكتبة الوطنية الجزائرية وحدها ما يربو على السّبع نسخ، ممّا يرجّع أنّ مؤلّف كتاب «اللّمع» كان في المشرق وهو ما ينطبق على التلمسانيّ المترجم عند الحُسيني.

هذا ما ظهر لي في هذا المقام، والله تعالى أعلم.

|              |             |   |   | _ |   |
|--------------|-------------|---|---|---|---|
|              |             |   | _ |   | _ |
|              |             |   |   | ш |   |
| COMMITTED IN | Telephone I | _ | - | - | _ |
|              |             |   |   |   |   |

رَفْعُ عبى (لرَّحِلِجُ (النَّجَّرِي (سيكنم) (النِّيرُ) (الِفروف يسِس

.

اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



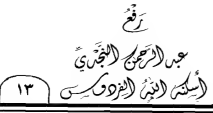
«اللّمع» كتاب حمل بين دفّتيه أبواب الفقه على مذهب مالك بعبارات مركّزة واضحة وأسلوب واضح، مجملاً القول تارة كقوله: «وفرائضه ستّة: النيّة والماء المطلق. . . إلخ»، ومفصّلاً تارة أخرى كقوله: «اعلم أنّ النوم يرجع في التحقيق إلى حالين؛ أحدهما: أن يكون موضع الحدث منضمًا فقليل النّوم وكثيره ينقض. . . إلخ».

والمؤلّف وإن لم يصرّح بموارده في هذا الكتاب لكن بعد التأمّل يلاحظ أنّه استفاد كثيراً من كتابين: كتاب «التلقين» للقاضي عبدالوهاب البغدادي، وكتاب «الخصال الصغير» لابن الصوّاف البصري ـ وهما من رجال المدرسة العراقية ـ، فقد سار على نهجهما في عرض المسائل؛ بل واقتبس منهما في مواضع عديدة خصوصاً كتاب «الخصال الصغير» لكنه زاد على هذا الأخير الشيء الكثير، هذا مع استفادته من كتب أخرى لكن بدرجة أقل، ككتاب «عقد الجواهر» لابن الشاس، و«المنتقى» للباجي.

وقد اقتصر المؤلّف في الكتاب على مشهور المذهب غالباً، وقد يَذكر الخلاف في المذهب أحياناً، مجملاً تارة كقوله: «وفي تخليل اللّحية روايتان؛ إحداهما: الوجوب، والأخرى: أنّها سنّة» وكقوله: «واختلف في العبد المخدم، فقيل: إنّها على السيّد، وقيل: إنّها على المخدم»، ومفصّلا تارة أخرى كقوله: «واختلف أيّهما أبرأ، فعند ابن القاسم: أنّ القصّة البيضاء أبرأ... وقال ابن عبدالحكم: الجفوف أبرأ» وكقوله: «ومَن أخطأ وردّ الغلصمة إلى البدن؛ فلا تؤكل عند ابن القاسم، وقال ابن وهب: تؤكل».

وقد اهتم بعض علماء المذهب وهو سليمان البحيري من (علماء القرن التاسع) بهذا الكتاب فوضع شرحاً عليه (۱)، ذكر ذلك القرافي في «توشيح الديباج»، وفي «مواهب الجليل» و«شرح الخرشي» و«حاشية الدسوقي»، وغيرهم من متأخري علماء المذهب نُقُولٌ يسيرة من هذا الشرح، وقد ذكرت بعضاً منها آنفاً.

<sup>(</sup>١) لم أعثر على هذا الشرح.



(اللُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اتّبعت في تحقيق الكتاب الخطوات التالية:

- قمت بنسخ الكتاب على الرّسم المتعارف وضبط نصّه معتمداً على النّسخ الأربع التي سيأتي وصفها، متبعاً في ذلك طريقة النصّ المختار لأنّي لم أجد ما يرجّح كون إحدى النّسخ النّسخة الأمّ، هذا مع استعانتي بكتب المدهب خصوصاً «التلقين» لللقاضي عبدالوهاب، و«الخصال الصغير» لابن الصوّاف للتشابه الكبير الموجود بين كتابنا «اللّمع»، وهذين الكتابين من حيث المضمون وكيفية عرض المسائل الفقهية.

- \_ وثّقت الكثير من النصّوص التي ذكرها المؤلّف.
- ـ ترجمت باختصار لكلّ الأعلام باستثناء الإمام النّجم مالك بن أنس رضى الله عنه الذي لا يحتاج إلى أن يترجم له.
- شرحت الكثير من الغريب الوارد في النصّ مستعيناً في ذلك بالمعاجم اللّغوية وكتب المذهب.
  - \_ قدَّمت للكتاب بمقدِّمة تبيّن مُؤلِّفه وموضوعه.

| _ |      |      |  |
|---|------|------|--|
|   | <br> | <br> |  |
|   |      |      |  |
|   |      |      |  |
|   |      |      |  |

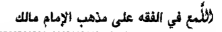
- النسخة أ: نسخة المكتبة الأزهرية، تقع في ٣٤ ورقة، نسخت بمصر ووقع الفراغ من نسخها يوم الثلاثاء شهر صفر من سنة أربع وتسعين وثمان مائة (١٩٨هـ)، وناسخها هو عمر بن محمد بن عمر الحسيني ثمّ البوزيدي المغربي وخطّها واضح.

- النّسخة ب: نسخة دار الكتب المصريّة، تقع في ٥١ ورقة، روقع الفراغ من نسخها يوم الجمعة سلخ شهر رمضان المبارك سنة تسعة وثلاثين وتسعمائة (٩٣٩هـ)، وتاسخها هو محمد الخطيب بن سليمان المالكي، وخطّها واضح.

- النسخة ج: نسخة دار الكتب المصرية أيضاً، تقع في 13 ورقة، فيغ من نسخها يوم الأحد الخامس من ربيع الأوّل سنة ثمانية وثمانين وثمانمائة (٨٨٨هـ)، وناسخها هو موسى بن يوسف البحيري المالكي، وهذه لنسخة خطّها واضح أيضاً لكن أصابها طمس في بعض المواضع.

النسخة ك: نسخة وزارة الأوقاف الكويتية، تقع في ٣٧ ورقة، وهي سخة رديثة وفيها سقط في بعض المواضع وناقصة بمقدار ورقة أو ورقتين من الأخير وليس فيها تاريخ نسخ ولا اسم الناسخ.

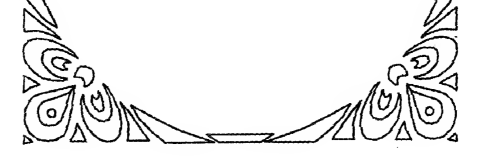
000000



10

رَفَعُ بعبر (لرَّحِلِي (النِّخَرِي ُ (سِلنَمَ (لِنَبِمُ (الِفِرُوفِي بِينَ (سِلنَمَ (لِنَبِمُ (الِفِرُوفِي بِينَ

نماذج من صور المخطوطات

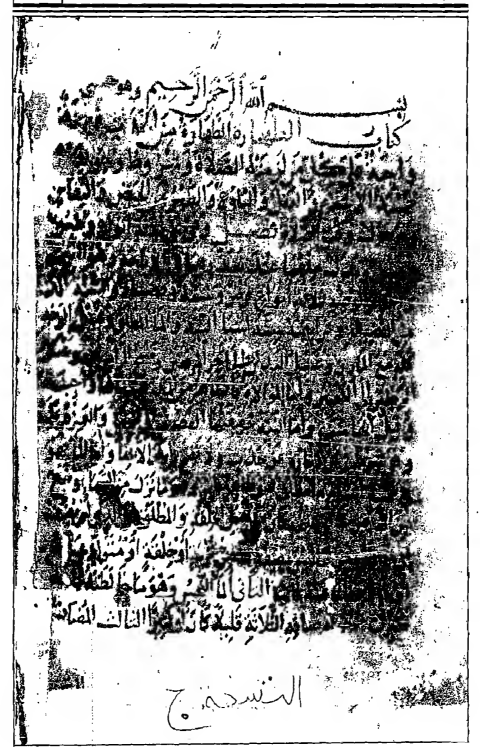


رَفَعُ معبر (الرَّحِيْ) (النِّخْرَيِّ (سِلنم (النِّرُ) (الِفِرُوفِ مِسِ



م ١٤٠٤ رون الاستالية المعتاعة العاصر العدك الإسراء في الدين الموسحات و المراكب المراكب و وداله و معتارها و المحالي ساملي ما التصر الاعد وصليدنان مبدرانحدوعل لموصيه المراصلاة مير ور مراجع المراجع الأ والمعاروس المتدنث واستدعلى كامن لرسه المعلوة وسرطرش ي تا ٧ - ١٨ والعل والعلام كالحيين والعالن وجع وو الفاء وه على الانفانواع وضر وعسل ويدا منهاعد -معدرها والاباحة وهوالتع المنا الوصونالانة الواع فرستناوسة وروت الموال والدون المملك × عند بالدائ الت والما وعد البديد الوحد كله مع المان وعد البديد الوجوال وقات وجهالان كله وعسار البطين الطالعسن وإما الوالاه فالموافي والمالية القاولية والمالية وال العارف ومرطن الطابع حدد والمروب لانياج الأنوعلي أوليا وأرتباه كلوفون المقالمان ع را لا موعل ومقالان والمالية المواق مولات المعد الدوي عرب الدويمين ورايا من الاعلام لكون

| للعراوس الوصوافيه واللعظ ورفع الصورة فاواستاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المنافر المناف |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المالدواليع والدراي ومراهم الاطافر وفص التعرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| والافعاركانيا والعاسات لقوامته الي الموسادت السالة وع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ولالوفها الدياج لما في العدو والاصال في في المالية في في المالية في في المالية في في المالية في في في المالية في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| اللح لاوالحاق الساق بعلوس معدوا كر بسودس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| منسرة عين وهور وسرعار بداول عدلس واحتال ورحور الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| والفعران المراعفورية والمنظلات المسلمان المالية عقر للسرار والوالوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| المساعدول عليو لل المربع على للبيان الملافلوس والوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 33000000000000000000000000000000000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الاماسين والنفائد ولمن قراوول مطرهم فلرجع ولمرقبال بالعفر واست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| علقت المعدولة السياريعلو فاخف فراعد صاري محمسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| The state of the s |
| The same of the sa |
| المرابعة والمرابعة والمراب |
| 一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| وحس المسموعة الوكار والموارد لاقعه المالليم العام وما يسوعا الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| العلاقة المسلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| TO THE WAY THE WAY TO  |
| 上一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

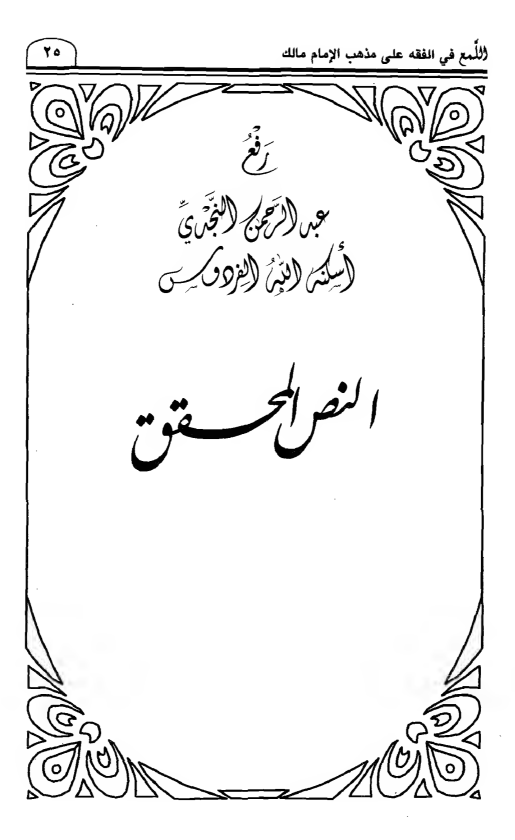


الشيئا تانغا عافية ذكرا واحدا فضفها واما للبضائف المحصَّةِ الْوَلَابُذُ لِلَّانُ كُوكُمُكَا بَوْصُ عُدُكُ الْقَامِثُى . المون شميمًا منسوًا سبكانًا عَدلًا في في الديقة المحقود دبؤل الفنا الأمر احمع فنفرة والماليضا والسنخته فكناه منها الذيكور يمزا مل البلد ورعاعالما تجنوع لدالاجتماد عثبا لبس بحداج مقووف السك لسرما بزائيان والأولاد أنا حزا أفعلت عَبْرَ عَلَى وَعِ وَعَمَلِ وَلاَ عَلَى وَدِي فِي ذِمَّا وَلا قَلْ فِ وَلاَمقَطُوعِ الْمُعْدِدِةِ فَا وَلَا مَنْ الْمِنْ السَّمَا مِنْ الْمِنْ السَّمَا مِنْ الْمِنْ السَّمَا مِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُعْدِدَةُ عَلَى مُلَّا تَعْدُ السَّامِ شَا هِنْ سرّدن با يغدالد غير رُستُها دَيَهُ وَيُنَاهِدُ مَعَ وَفُ بِالْجِرْمِعُ وَلَا عَوْدُ اللّهِ وَلَا عَوْدُ اللّهِ شَفَا دَيْهُ وَنِنَا هِدُ تَجَهِدُ لَكَالِدٍ وَلَهُ وَفُوْ فَيْ عَنَا الْحَبْدِ حَيْنَهُمْ لَوْعَتُهُ \* بكاغ واكعذ وعباست حرفات البيق وأرثكون يفتيرا أصابطا عرم وفاليريوف الشربافة وادابها والمؤومت فالرائز فأنكأ وكا مَعْلِ مُنْفِظُه وَمِنظُ الرَّفُهُ وَانْ بَصِلُ فَ وَمِدُ بِنِهُ بِكُوَّالِمَا إِنَّ كَالْكُ اللَّهِ وان يكون علما المسالة وأحد بغرض في العدك علم منع فيوار سُهَادُمَد هِرْجِعِ ذَلِكُ إِلَى مِتَى لَهُمْ وَمُعِبَعُونُ الْإِنْ يَلَامُهُمُ مُوَاجِ المد ما فيما بين المنهود ما المهودلة أدعال الالتي المبعد الما 1 Limes 7

لرسه يكمونه

لمستمراد الرجب الرصيم قال التبع الكامر العطياب الامين تقي الدين المها الخر ورسم اللنعليه كتاب الطواحة من المحرث فريست وليصيمه على صالمن لنعالم المعان والمنطع وصويعا فيسري كالسلام والبلاغ والعقل والطهر من الخبيض والنفاس ودخول وقيت المصلاه وهيعلي تتلاثه إنعاع مض وغسل بدك هلها عندسناتعذرها فالاباحة والنبيتم ولحكاع الوضويلاته النواع مرض ويستع وفصيله فالسنة أكدمن الففيله وفرايبهنه سنة أنسياء الية والماء المطان رعسوالويده مقلومع المان وغسل البيرين الي إحرابل نفيق وصبح الراس كله غيل ه وعسل الرحيلين الى احرالكعين وصاالمواكاه فاالظاهدوب والمذهب انها واجبه بجنل سسته وإما النيه فح غيفتها والقصداني الفعل والعزمرعليه وهي سترط في كل طهاري عن صدت ولا تعطيخ قرية كلابها والهاء تهوعي انسام ماء مطلق وهوم انتض السهاء اولبع من الانص والمعطق وهوالذب لمريض فالم من تربيه احضلته له من تربيه احضلته to Something

والله اعلم كناب إلى المافيك في اللغة هوالقفرين بعد اخرافه لهريجت فلانااذاعدتهم وبعدم والعث النطيف لقعل اناناف وقامعتم المالين الفنل في البيسة وتس مانعترنيه افعال ما ويجب الحد على منافيده سنداستكامه مربد والعفاج البلوع ولمكان للسيروك سيطاعه اما مرابض الح فاسعه اسبا السده بالاحرام والقيف بعرف والطواف والسعى واحتلف المحاساني رع بجرك العق ومسنن الح تلا تسعشا شيأ كابدم والانطاع الموحيات يسبعين حماة طنالم لاجعاني السفراك وألحلاق والتقمر ويرتعتي الطواف روقوع طوان الأفاصة يوم الغرط التنبيف على الاختلان في ذلك والتمتع لمن كان م معه وللجي بن الضهر والعمر بعرفه النالث عشوان كالم فاعهافصل وضايا الج سنعمش سيأالاحرام في



رَفَعُ بعبر (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْمُخِثْرِيُّ السِلنم (لاَيْنُ (اِفِرُوفَ مِيْتُ السِلنم (لاَيْنُ (اِفِرُوف مِيْتَ

•

.

.



قال الشّيخ الفقيه العالم الفاضل العَدْل الأمين تقيّ الدّين أبو إسحاق إبراهيم التّجيبي التّلمساني:

الحمد لله على ما أفضل وأنعم، وصلّى الله على سيّدنا محمد وعلى آله وصحبه أفضل صلاة و(أكرم)(١).

 (١) هكذا يمكن قراءتها على تردد. وهذه المقدّمة وردت في النسخة ب أمّا في باقي النسخ فقد ورد فيها ما بلي:

النسخة أ: «بسم الله الرّحمٰن الرّحيم وبه نستعين، وصلّى الله على سيّدنا محمد وآله وصحبه وسلّم».

النسخة ج: "بسم الله الرّحمٰن الرّحيم وهو حسبي».

النسخة ك: «بسم الله الرّحمن الرّحيم، قال الشيخ العدل الأمين تقيّ الدّين التلمساني رحمة الله عليه».



الطّهارة من الحَدَثِ فريضةٌ واجِبة على كلّ مَن لَزِمَته الصّلاة. وشروط وجوبها خمسة: الإسلام، والعَقْل، والبُلوغ، والطُّهر من الحَيْض والتّفاس، ودخول وَقْتِ الصَّلاة.

\* \* \*

فَفِيّ

وهي على ثلاثة أنواع: وُضوءٌ، وَغُسلٌ، وبدَلٌ منهما عند تَعَذَّرهما في الإباحة وهو التّيمم.

وأَحْكام الوضوء ثلاثة أنواع: فرْضٌ، وسنّة، وفَضِيلة. والسنّة آكَد من الفَضِيلة.

وفَرائضه ستّة أَشْياء: النيّة، والماء المُطْلق، وغسل الوجه كلّه مع المارِن(۱)، وغسل اليدين إلى آخِر المرفقين، ومَسْح الرّأس كلّه، وغسل الرّجلين إلى الكعبين.

وأمّا الموالاة(٢): فالظّاهر من المذهب أنّها واجبة، وقيل: إنّها سنّة(٣).

<sup>(</sup>١) المارن: طَرف الأنف.

 <sup>(</sup>۲) وهي أن يفعل الوضوء كله في فور واحد من غير تفريق مُتفاحِش. (عقد الجواهر الثمية، ۱۳۳/).

<sup>(</sup>٣) راجع: «شرح التلقين» للمازري ١٥٤/١ \_ ١٥٥، «الذخيرة» ٢٧٠/١.

وأمّا النيّة: فحقيقتها القصد إلى الفِعل والعزم عليه، وهي شرطٌ في كلّ طهارة من حَدَثٍ، ولا تصحّ قُربةٌ إلاّ بها.

وأمّا الماء؛ فهو على خمسة أقسام:

ماءٌ مُطْلق (۱): فهو طاهرٌ مُطَهرٌ وهو ما نزل من السّماء أو نبَع من الأرض على أيّ صفة كان من أصل الخِلْقة. والمُطْلق: هو الذي لم يُضف (إلى شيء) (۲) غيره ممّا ليس بصفة له من تُرْبة أو خِلْقة، أو مُتَولِّد عنه، أو ما لا ينفك عنه غالباً.

الثّاني: الماء النّجس، وهو ما خالطته نجاسة فغيّرت أحدَ أوصافِه النّلاثة قليلاً كان أو كثيراً.

القالث: المضاف إلى شيء طاهر ممّا يَنْفَكَ عنه غالباً إذا تغيّرت به أحد أوصافه، فهو طاهِرٌ في نفسه غير مُطَهّر لغيره.

الرّابع: الماء المشكوك فيه، وهو الماء اليسير تقع فيه النّجاسة ولم تغيّره، فأخْتَلف أصحابنا فيه على قولين: بالتّنجيس وعدمه (٣).

الخامس: الماء المستعمل، وهو أن يجمع الرّجلُ ماءً يتوضأ به أو يغتسل به للجنابة في إناء فيتوضّأ به، أو يغتسل به مرة أخرى فهو مكروة عند مالك(٤).

أمَّا سُنَنه؛ فستَّة أيضاً:

الأولى: أن يغسلَ يديه قبل أن يُدخلهما في إنائه.

الثانية: المضمضة، وهي تطهير باطن الفم، وأمّا (غسل) ما يظهر

<sup>(</sup>١) الماء المطلق: هو ما صدق عليه اسم ماء بلا قيد سمّي مطلقاً؛ لأنّ الماء إذا أُطلق انصرف إليه.

<sup>(</sup>۲) في ب: «إليه شيء».

<sup>(</sup>٣) راجع: «عقد الجواهر» ٨/١، «الذخيرة» ١٧٣/١.

<sup>(3)</sup> راجع: «المدوّنة» ١/١، «تهذيب المدوّنة» ١٧١/١، «المعونة» ١٧٨/١، «عقد الجواهر» . ٩/١.

<sup>(</sup>۵) غير موجود في ب.

من الشّفتين فواجب. وصفة المضمضة أن يأخذ الماء بفيه فيُخَضْخضه (١) ثم يمجُّه.

الثّالثة: الاستنشاق، وهو غسل باطن الأنف، وأمّا ما يَبْدو منه فهو من الوجه. وصفته أن يَجْذب الماء بخياشيمه (٢) ويجعل إِبْهامه وسبابته على الأنف ثمّ يَنْثُره بالنّقَس.

الرابعة: أن يمسح أذنيه ظاهرهما وباطنهما بماء جديد.

الخامسة: ردّ اليدين من مؤخّر الرّأس إلى مُقَدّمه.

السادسة: الترتيب.

وأمَّا فضائله؛ فثمانية أشياء وهي:

ألاّ يتوضأ في الخَلاء مَخَافَة الوسواس.

النَّانية: أن يضع الإناء عن يمينه لأنَّه أَمْكَن.

الثَّالثة: أن يُسَمِّي الله عزَّ وجلَّ.

الرّابعة: السّواك بعود (رطب)(٣) أو يابس؛ فإن لم يجد استاك بأَصْبُعه.

الخامسة: أن يبدأ بكلّ عضو من أوّله.

السّادسة: أن يُكرّر المغسولَ ثلاثاً.

السّابعة: تَخْليلُ أصابع اليّديْن والرّجلين وفي اليدين آكد، وحَكى القاضي عبدالوهاب(٤): أنّ تخليل أصابع اليدين فرض(٥).

<sup>(</sup>١) خضخض الماء: حرّكه (لسان العرب \_ خضض \_).

 <sup>(</sup>٢) الخياشيم: غضاريف في أقصى الأنف بينه وبين الدماغ أو عروق في باطن الأنف.
 (معجم متن اللّغة، ٢٨١/٢).

<sup>(</sup>٣) في ب: «أراك».

<sup>(</sup>٤) أبو محمد عبدالوهاب بن نصر البغدادي: أحد أثمّة البذهب، سمع من الأبهري وتفقّه على كبار أصحاب الأبهري، كابن القصّار وابن الجلّاب، له تأليف عديدة منها: «شرح الرسالة» و«التلقين» و«المعونة». توفي سنة ٤٢٢هـ. (الديباج المذهب، ص٢٦١).

<sup>(</sup>ع) قالتلقين، للقاضى عبدالوهاب، ص ١٩٠٠

النَّامنة: تخليل اللِّخية.

وأمّا مكروهاته؛ فأربعة أشياء: التَّنْكيس<sup>(۱)</sup> في غسله، والإكثار من صبّ الماء فيه، وتِكرار المغسول أكثر من الثّلاث إذا أَوْعَب في الأولى، والكلام بغير ذكر الله تعالى في أثنائه.

\* \* \*

# فَفِئ

وأمَّا ما ينقُض الوضوء؛ فأربعة أشياء:

ما خَرَج من السَّبيلين مُعتاداً، وذلك خمسة أشياء: المَذْي<sup>(۲)</sup>، والوَذي<sup>(۳)</sup>، والبول من القُبُل، والغائط والرّبح من الدُّبُر.

واعلم أنّ الخارج له أربعة أحوال:

أحدها: أن يُلازم ولا يفارق، فههنا لا يجب الوضوء ولا يستحبّ.

الثَّانية: أن يلازم أكثر ممّا يفارق، فلا يجب الوضوء ولكنّه يُستحبّ.

النَّالِثة: أن يَتساوى مُفارقته ومُلازمته فقولان.

الرَّابِعة: أن تكون مُفارَقته أكثر فقولان، والمشهور: الوُجوبُ.

والقاني من النواقض: مسّ الذكر بباطن الكفّ أو بباطن الأصابع مباشراً له أو على حائل رقيق لا يمنع اللّذة. وأمّا مَسُّ المرأة فَرْجها فاختُلف فيه على ثلاثة أقوال؛ أحدها: انتقاض الوضوء، وقيل: لا يَتْتَقِض، والتَّفُرقة بين أنْ تُلُطف أو لا تُلُطف (3).

<sup>(</sup>١) التّنكيس في الوضوء: هو أن يتوضأ مع عدم الترتيب في الأعضاء؛ فيغسل مثلاً رجليه ثمّ يمسح رأسه وهكذا.

<sup>(</sup>٢) المذي: ماء أبيض رقيق يخرج عند اللَّذة عند الملاعبة أو التَّذكار والتَّقبيل.

<sup>(</sup>٣) الودي: ماء أبيض يخرج بأثر البول.

<sup>(</sup>٤) قال في «عقد الجواهر» ٤٨/١: «فرع: قال إسماعيل بن أبي أويس: قلت لمالك: ما أَلْطفت؟ قال: تدخل يدها ما بين الشفرين».

القَالَث من النّواقض: مُلامسة النّساء لشهوة، مُباشراً الجسدها أو على حائل رقيق لا يمنع اللّذة قاصداً للالتذاذ ويَلْتَذّ.

واختُلف إذا وجد ولم يقصد أو قصد ولم يجد، فأمّا إنْ لم يقصد ولم يجد: فلا ينتقض الوضوء. هذا في حقّ اللّامِس، أمّا المَلْموس: فإن وجد اللّذة توضأ، وإن لم يجد فلا وضوء عليه، ما لم يكن يَقْصِد فيكون لابِساً.

واختلف إذا قَبَّلُها على غير الفمّ هل يُراعى وجود اللّذة أم لا؟ وكذلك المُكرَه على القبلة. وأمّا إذا كانت في الفمّ؛ فالمشهور أنّ عليه الوضوء التلّذ أم لا، وقيل: بمُراعاة اللّذة فيه.

وأمَّا إذا نظر وأدام النَّظر؛ فائتُذَّ بمداومته وانْتَشر ذَكَره (٢) فقولان (٣).

والرّابع من المتواقض: الغلّبة على العقل (من)(٤) جميع الأشياء إلاّ النّوم اليسير.

### \* \* \*

# فَفِئ

واعلم أنَّ النَّوم برجع في التَّحقيق إلى حالَين:

أحدهما: أن يكون موضع الحَدَث مُنْفَرجاً، فقليل النّوم وكثيره ينقض الوضوء وذلك في ثلاثة مواضع: الرّكوع والسّجود والاضطجاع.

المحال الثاني: أن يكون موضع الحَدَث مُنضَمَّا، فقليلُ النَّوم لا ينقض

<sup>(</sup>١) في أ: "مباشرة" أمّا في ج فالكلمة غير واضحة. وباشر الرجل امرأته مباشرة وبِشاراً كان معها في ثوب واحد؛ فوليت بَشَرَته بَشَرَتها. (لسان العرب ـ بشر ـ).

<sup>(</sup>٢) انتشر ذكره: البسط شَهْوَةً.

<sup>(</sup>٣) راجع: اعقد الجواهرا ٢/١٤.

<sup>(</sup>٤) في أوج: ¤في».

وكثيره ينقض وذلك في خمسة مواضع: الجلوس مُتَربِّعاً، والاختباء (١)، والاستناد، والقيام، والجلوس على الرَّاجِلة.

#### \* \* \*

## فهن

وأمّا ما يُشتحبّ منه الوضوء فتسعة أشياء: ما خرج من السّبيلين على وجه السَّلَس (٢) وذلك البول، والوُدْي، والمَذّي، والغائط، والرّيح، والمنيّ، والدُّود والحصا اللّذان لا نجاسة عليهما، ودمّ الاستحاضة (٣) بعد دمّ الحيض والنّفاس.

### 米米米

## (c)

### بابُ الاغْتِسال

اعلم أنَّ الغسل مُشْتَمِل على فرائض وسنن وفضائل:

فَقُرَائِضُهُ خَمِسَةً أَشْيَاءً: النيَّة، والماء الطَّاهِرِ الْمُطَهِّرِ وهُو المطلق، وعُمُومِ البُدُن، والتَّلَلُّك، والقور مع اللَّكر.

وسُننه خمسة أشياء: غسل اليدين قبل إدخالهما في الإناء، وغسل

<sup>(</sup>۱) احتبى الرجل: جمع ظهره وساقيه بنوب أو غيره وقد يُحتُبي بيديه. (المصباح المنير، ص. ٢٦).

 <sup>(</sup>٢) السلس من البول أو المذي أو المني أو الودي أو الغائط أو الرّبح: هو الخارج بلا اختيار. (جواهر الإكليل، ٢٩/١).

 <sup>(</sup>٣) دم الاستحاضة: هو الدّم السائل في غير أبّام زمن الحيض والتّقاس (الثمر الدّاني، ص٧٧).

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

الأذى من مكانه، وتقديم الوضوء، والمضمضة والاستنشاق (إن)(١) لم يتوضّأ، ومسح داخل الأذنين. وفي تخليل اللّحية روايتان؛ إحداهما: الوجوب، والأخرى: أنّها سنّة(٢).

وفضائله تسعة أشياء: التسمية، والسواك، وإفراد المضمضة، وإفراد الاستنشاق، وتخليل أصابع الرّجلين على خلاف فيهما، وأن يَضَع الإناء على اليمين ليكون أمكن له، وأن لا يَغْتسل في الخلاء، وأن يذكر الله تعالى عند كلّ عضو، وأن يبدأ بالشّق الأيمن.

\* \* \*

فهی

ويجب الغسل على الرَّجُل من شيئين: إنزال الماء الدَّافق في نوم أو يقظة، والتقاء الخِتانَين (٣). ويجب على المرأة بهما وبالحيض والتفاس وسواء خرج الولد بدم أو غيره.

وأمّا كيفيته: فهو أن يبدأ المغتسل بغسل يديه ثمّ يتنظّف من أذّى إنْ كان عليه ثمّ يتوضأ كوضوئه للصّلاة ثمّ يخلّل أصول شعر رأسه بالماء، ثمّ يُفرغ أنا عليه ثلاث غَرَفات ثمّ يغسل سائر جسده ويَمرُّ بيديه على بدنه مع جَرْي الماء عليه.

\* \* \*

فهن

وأعدادُ الغسل ستّة عشر غسلًا، ستّة فرائض، وستّة سنن، وأربعةٌ مُستحتة.

أ في أ: «و إن».

<sup>(</sup>۲) راجع: «البيان والتحصيل» ۹/۱.

<sup>(</sup>٣) العِتان: موضع القطع من ذكر الغلام ونواة الجارية. (الغربيين في القرآن والحديث، ٥٣٣/٢).

 <sup>(</sup>٤) في أ رج: «يَغْرِف».

فأمّا الفرائض: فالإنزال وإن لم يَطأ، والوطء وإن لم يُنزل، فإن شكّ في الخارج هل هو مَنيٌّ أو مَذي وَجَب عليه الغسل إلاّ أن يكون مُسْتَنْكَحاً (۱)، ولانقطاع دمّ الحيض و(النفاس)(۲) وإن لم يخرج معه أو بعده دم، ولانقطاع دمها إن خرج معه أو بعده (دم)(٣)، وغسل الكافر إذا أَسْلَم.

وأمّا السّنن: فغسل الجمعة، وغسل العيدين، وغسل الإحرام، وغسل دخول مكة، وغسل الوقوف بعرفة، وغسل الميّت على خلاف فيه هل فرض أو سنة.

وأمّا المستحبّة؛ فأربعة: غسل الوقوف بمزدلفة، وغسل طواف الإفاضة، وغسل الغاسل إذا فرغ من الميت، وغسل المُسْتَحاضة إذا انقطع دمّ استحاضتها.

### \* \* \*

## باب التيَمُّم

اعلم أنّ التّيمّم هو القَصْد (٤)، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلاَ ءَآمِينَ الْمَرَامَ ﴾ (٥).

وهو يجوز بشيئين؛ أحدهما: عَدَم الماء، والثّاني: دخول وقت الصّلاة.

وعدم الماء قسمان؛ أحدهما: عدم عَيْنه، والنَّاني: تعذَّر استعماله.

<sup>(</sup>١) المستنكح: هو الذي يعتريه الشكّ كثيراً. (الشرح الصغير للدردير، ١١٦/١).

 <sup>(</sup>۲) كذا في ب وك وفي أ: «الولادة» أمّا في ج فالكلمة غير واضعة.

<sup>(</sup>٣) غير موجود في ب وج.

<sup>(</sup>٤) قال القرافي في «اللَّخيرة» ٣٣٤/١: «وهو في اللّغة من الأمّ بفتح: الهمزة وهو القصد، يقال: أمَّه وأمّمه وتأمّمه إذا قصده».

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: ٢.

إذا ثبت هذا فهو مشتمل على فرائض وسنن وفضائل(١):

ففرائضه ثمانية أشياء: طَلَبُ الماء قبله، والنيّة أوَّله، والضّربة الواحدة، وكَوْنُها على صعيد طاهر، واخْتُلِف في الصّعيد ما هو؟ فقيل: وجه الأرض، وقيل: التّراب نَفْسُهُ، وعُموم الوجه كلّه من غير خلاف (٢٠). وأمّا اليّدان: فاختُلف في القدر الواجب منهما، فقيل: إلى الكَوْعَيْن (٣)، وقيل: إلى المَوْفَقَيْن (٤). والمُوالاة، وفِعْلُ ذلك بعد دخول وقت الصّلاة.

وأمّا سُنَنه؛ (فثلاثة أشياء: مسح اليدين إلى المرفقين على إحدى الرّوايتين، وردّ اليدين إلى الأرض مرة ثانية، والتّرتيب)(٥).

وأمّا فضائله؛ فثلاثة أشياء: التّسمية، والبَدْء<sup>(١)</sup> باليمين، وأن يبدأ بالمسح في الوجه من أعلى الجبهة، وفي اليدين من أطراف الأصابع.

<sup>(</sup>١) هنا في ج زيادة: "ومكروهات".

<sup>(</sup>٢) هنا في أ زيادة: «وعموم الوجه من غير خلاف».

<sup>(</sup>٣) الكوع: آخر الساعد وأوّل الكفّ (الذخيرة ٥٥٥/١).

<sup>(</sup>٤) هنا في ج زيادة: «وعموم الوجه من غير خلاف».

 <sup>(</sup>٥) المثبت ما بين الفوسين ورد في النسخة ك وقد ورد في باقي النسخ كالتالي:
 النسخة أ: « فأربعة أشياء التقديم للوجه ومسح اليدين إلى المرفقين على إحدى الروايتين ورد اليدين إلى الأرض مرّة ثانية والترتيب».

النسخة ب: «فأربعة أشياء التقديم للوجه وتجديد الضربة لليدين ونقل ما تعلّق بهما من الغبار إلى الوجه واليدين والترتيب».

النسخة ج: «فأربعة أشياء التقديم للوجه ومسح اليدين إلى المرفقين على إحدى الروايتين، وردّ اليدين إلى الوجه واليدين.

وعدّ الترتيب من سنن التّيمم بعد ذكر البدء بالوجه كما ورد في النسخة أ وب تكرار، وقد وردت في «الفقه المالكي وأدلته» ١٢٨/١، سنن التّيمُم هكذا:

الترتيب وذلك بأن يمسح المتيمم اليدين بعد الوجه.

الضربة الثانية لليدين.

المسح إلى المرفقين.

نقل أثر الضرب من الغبار إلى الممسوح.

وراجع أيضاً: «شرح زروق على القرطبيّة» ص١٧٦، «هداية المتعبّد السالك»، ص٥٥.

<sup>(</sup>٦) أ: الداءة.

وأمّا ما يُبْطِله؛ فثلاثة أشياء؛ أحدها: الأحداث كلّها، الثّاني: وجود الماء قبل الدّخول في الصّلاة مع القُدْرة على استعماله، الثّالث: فراغه من الصّلاة التي استباحها ما لم يكن بعدها صلاة غير مفروضة متّصلة بها.

وأمّا مكروهاته؛ فأربعة: التّيمم على غير التراب من جميع أجناس الأرض مع وجوده، والتّيمم على ما هو (سرف)(١) (منه)(٢)، كنِفَار (٣) الذهب والفضّة وأحجار اليواقيت، (والتّيمم على النّلج)(٤)، والتّيمم على الملح وإن كان مَعْدَنِيًّا(٥)، والزيادة على المرّة الواحدة.

وأمّا صِفته: فهو أن يضع يديه على الصّعيد ثم يرفعهما غير قابض بهما شيئاً، فيمسح بهما وجهه مسحة واحدة ثمّ يعيدهما إلى الصّعيد، فيمسح بهما يديه إلى آخر الورْفقين يمسح اليمنى باليسرى واليسرى باليمنى.

310 310 310

فهبح

وأمّا ما يُتيمَّم به: فالأرض نفسها وما تَصَاعَد عليها من جميع أجزائها و(صفاتها)(٦).

وأمّا ما يتيمّم له: فكلّ عبادة كانت الطّهارة شرطاً في صحّتها.

وأمّا مَن يجوز له التّيمم: فكلّ محدِث حدثاً أعلى وأدنى، فإنّه إذا عدم الماء أو تعذّر عليه استعماله انتقل إلى التّيمّم.

\* \* \*

في ج وك: «شرف».

 <sup>(</sup>۲) غیر موجود فی ب.

 <sup>(</sup>٣) النُّقرة من الذهب والفضة: القطعة المذابة، وقيل: هو ما سبك مجتمعاً منها، والنُّقرة: السبيكة، والجمع نِقار.

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٥) معدِن كلِّ شيء حيث يكون أصله (المصباح المنير، ٢٠٦).

<sup>(</sup>٦) أ: "صفايها" وهنا في ج زيادة: "المتصل بها".

## فهن

والعادِمون الماء على ثلاثة أضرب:

أحدها: أن يعلم أنّه لا يجد الماء في الوقت أو يَغْلُب على ظنّه.

الثّاني: أن يشكّ في الأمر(١).

الثَّالث: أن يعلم أنَّه يجد الماء في الوقت أو يغلب على ظنَّه.

فأمّا الضرب الأوّل: فإنّه يُستحب له التّيمّم والصّلاة في أوّل الوقت، وأمّا النّالث: فإنّه يتيمّم ويصلّي في آخر الوقت المُخْتار<sup>(۲)</sup>.

### \* \* \*

## بابُ إِزالَة النَّجاسة

إعلم أنّ الحيوان على ثلاثة أضرب:

أحدها: مَأْكُولُ اللَّحم، فرَوْتُه وبوله طاهر كبَّهيمة الأنعام ونحوها.

الثَّاني: مُحَرَّم الأكل، فروثه وبوله نجِس كالآدمي والخنزير.

الثَّالث: مكروه الأكل، فروثه وبوله كذلك كسِباع الوحش وما أَشْبهها.

والنّجاسة على ضَرْبَين: دم وغير دم. فغير الدمّ يستوي قليله وكثيره في التّنجيس، كالبول والغائط والمنيّ والودي والمَذْي.

والدّم على ضربين: دم حيض ونفاس وغير ذلك، فغير ذلك معفُوًّ عن يسيره، واليسير قَدْر الدِّرهم. ومعنى قولنا معفق عنه، أي: أنّ الصلاة

ب: «الأمرين».

 <sup>(</sup>٢) المختار: أي الذي خير الشارع المكلّف في إيقاع الصلاة في أيّ جزء منه من غير
تأثيم، وإن كان أوّله أفضل والضروري هو الذي لا يجوز لغير المعذورين تأخير
الصلاة إليه (جواهر الإكليل ٤٧/١) الشرح الصغير ١٤٩/١).

تصحّ مع وجوده. وهل يُؤمر بغسل ذلك قبل الدّخول في الصّلاة أو لا يُؤمر بذلك؟ فيه قولان<sup>(۱)</sup> وهل يُلحق به في العفو قليل الصّديد<sup>(۲)</sup> أو يُلحق بقليل البول؟ في ذلك قولان<sup>(۳)</sup>.

وأمّا دمّ الحيض والنّفاس: فعلى روايتين؛ إحداهما: أنّه كسائر الدّماء وهو المشهور، والرّواية الأخرى: أنّه لا يُعفى عن شيءٍ منه قَلَّ أو كثر<sup>(1)</sup>.

### \* \* \*

## فهن

وتُزال النّجاسة بأربعة أنواع: نَضْخُ<sup>(ه)</sup>، ومسخٌ، وغسلٌ، واستجمار. والمُزالُ عنه النّجاسة ثلاثة أشياء: جسد المصلّي أو ما هو حامِلٌ له، أو ما هو (مُصَلّى)<sup>(٢)</sup> عليه.

فالنضح: (يختص بكلّ ما شكّ فيه)(٧) إلاّ البّدن، وهل يحتاج إلى نيّة أم لا؟ في ذلك قولان(٨).

وأمّا المسح: فإنه يختصّ بثلاثة أشياء بالدّم عن السَّيف الصَّقيل (٩) لصقالته؛ لأنّ الغسل يفسده (١٠)، وبأسفل الخُفّ والنّعل من أرّواث الدّواب

<sup>(</sup>١) راجع: «حاشية الدسوقي» ١٢٢/١.

<sup>(</sup>٢) الصديد: ماء رقيق مختلط بدم. (جواهر الإكليل ١/١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مواهب الجليل» ٢١٢/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: "عقد الجواهر" ١٨/١.

<sup>(</sup>٥) النّضح: رشُّ بالبد (مختصر خليل مع جواهر الإكليل، ٢٠/١).

<sup>(</sup>٦) في ك: «يصلي».

<sup>(</sup>٧) كذا في ب وك وفي أ وج: "في كلّ ما شكّ نيه".

<sup>(</sup>A) انظر: «عقد الجواهر» ۲۲/۱.

 <sup>(</sup>٩) صَفَلْت السيفَ صَفْلًا: جَلَوْته وشيء صَقيل أملس مُصْمَت لا يُخلّل الماء أجزاءه،
 كالحديد والنّحاس (المصباح المنير، ١٧٩ ـ ١٨٠).

<sup>(</sup>۱۰) في ب: «يفسده لصقالته».

وأبوالها على خلاف فيهما، وحكى ابن حَبيب (١): أنَّ النَّعل لا يُمُسح لخِفّة النَّزْع (فيها)(٢).

وأمّا الغسل: فلكُلّ نجاسة تيقّنت (يستوي)(٢) ما (ذكرناه)(٤).

وأمّا الاسْتِجْمار (٥): فإنّه يختصّ بالمَخْرَجَيْن لإزالة بَقايا مَا خرج منهما (لأمر) (٦) طارِ عليهما.

وصفة المُستَجْمَر به أن يكون طاهراً جامداً (مُنْقياً)(٧) ليس بِسَرَفِ(٨) ولا مطعوم ولا ذي حُرمة ولا فيه حقّ للغير.

### \* \* \*

## فهر

## (باب)(٩) الاستنجاء والاستِبْراء

(اعْلم)(١٠) أنّ ما يُستَنجى به هو الماء والأحجار على التّفريق

(۱) عبدالملك بن حبيب بن ربيع بن سليمان السُّلمي: عالم الأندلس، سمع من ابن الماجشون ومطرف، كان جمّاعاً للعلم كثير الكتب صنّف الواضحة في السنن والفقه لم يؤلّف مثلها، وله «تفسير الموطأ» وكتاب «الجامع» وغيرها كثير. توفي سنة ٢٣٨، وقيل: ٢٣٩هـ. (الديباج المذهب، ص٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) في ب وك: «فيهما» وانظر: ما نقل عن ابن حبيب في «المنتقى» للباجي ١٥٥/١.

<sup>(</sup>٣) في ب: «سرى» وفي ك: «سواء» وفي «ج» غير واضحة.

<sup>(</sup>٤) في ك: الذكرنا».

<sup>(</sup>٥) الاستجمار: هو إزالة ما على المُخْرَجَين من الأذى بحجر أو غيره، وسُمّي استعمال الحجارة المتجماراً؛ لأنّ الجمار هي الحجارة الصغيرة. (الفواكه الدّواني، ٢٠٤/١).

<sup>(</sup>٦) في ب: «لا لأمر» وفي ك: «لا ما طار عليهما».

<sup>(</sup>٧) في أ: «نقيّا».

<sup>(</sup>A) كالجواهر النفيسة». راجع: «عقد الجواهر» ۲۲/۱، وفي ك وردت: «شريف».

<sup>(</sup>٩) غير موجود في ج.

<sup>(</sup>١٠) كذا في ك وفي باقي النسخ: "قال مالك: اعلم" والمثبت من ك هو الصواب، راجع لذلك: "عقد الجواهر الثمينة" ٤٠/١، فهذا الفصل كأنّه مقتبس منه.

والجمع بحَسَب الاختيار، وقال ابن حبيب (١): لا يقتصر على الأحجار إلاّ عند عدم الماء.

### \* \* \*

## (فهل)(۲)

ومستحبّاته خمسة: الجمع بين الماء والأحجار، فالأحجار لتخفيف العين عن المَحَلِّ ثمّ الماء (لإنقاء الأثر)<sup>(٣)</sup>. فإن شاء الاقتصار على أحدهما فالماء أفضل، والبداية بالقُبُل قبل الدُّبُر، وصبّ الماء على اليدّ اليُسْرى قبل مُباشَرَتِها الأذى، ودَلْكها بالأرض بعد تمام ذلك لإزالة (الرّائحة)<sup>(٤)</sup> ولا يضرّ بقاء الرائحة بيده إذا (أنقى)<sup>(٥)</sup>، ولا يستنجي على موضع الحَدَث أو على موضع نَجِس؛ لأن لا يَتطاير عليه من النّجاسة شيءٌ.

وأمّا الأحجار: فَلْيَسْتَجمِر بثلاثة أحجار لكلّ مَخْرج وليبدأ بمخرج البول ولا يلزمه طلب (الثّالثة) إذا أنقى بدونها. وقال أبو الفرج (٧): يلزمه طلبها (٨).

#### \* \* \*

## فَفن

وأمَّا الاستبراء: فهو استفراغ ما في المَخْرجين من الأذي، وليس على

<sup>(</sup>١) "عقد الجواهر" ١/١٤.

<sup>(</sup>۲) غیر موجود فی ب.

<sup>(</sup>٣) في ب وك: ﴿اللإِنقاءُ ٩.

<sup>(</sup>٤) ب: «النّجاسة».

<sup>(</sup>٥) ب: «أنقى ذلك».

<sup>(</sup>٦) ب: «الثلاثة».

 <sup>(</sup>۷) أبو الفرج عمرو بن عمرو الليثي البغدادي المالكي، توفي سنة ۳۳۰ أو ۳۳۱هـ، من
 كتبه «الحاوي في مذهب مالك» (الديباج المذهب، ص٣٠٩).

<sup>(</sup>٨) "الكافي" لابن عبدالبر، ص١٧.

مَن بالَ أن يقومَ ويقعد أو يتَنَحْنح، ولكن يَسْتفرغ جهده على قدر ما يقتضيه حاله من إطالة أو قِصَر.

### \* \* \*

# فرجح

فلو عرق في النّوب بعد الاستجمار، فقال ابن القصّار<sup>(۱)</sup>: يَنْجُس، وأَبَى ذلك الباجي<sup>(۱)</sup>، وعلّله بأنّه لا يمكن الاحتراز منه<sup>(۳)</sup>.

#### \* \* \*

## باب المسح على الخُفَّيْن

اِعلم أنّ المسح<sup>(۱)</sup> يجوز على أربعة أشياء<sup>(۱)</sup>: وهي الخفاف<sup>(۲)</sup>، والعَصائب<sup>(۷)</sup> والجبائر<sup>(۸)</sup>، والجَوْربان إذا كانا مُجَلَّدين<sup>(۱)</sup>.

(۱) أبو الحسن علي بن أحمد البغدادي المعروف بابن القصّار، من أكابر علماء مالكية العراق، توفي سنة ٣٩٨هـ، له كتاب في «مسائل الخلاف» قال ابن فرحون: لا أعرف للمالكيين كتاباً في الخلاف أكبر منه. (الديباج المذهب، ص٢٩٨).

<sup>(</sup>۲) سليمان بن خلف أبو الوليد الباجي، حاز رِثاسة العلم بالأندلس، وسمع منه خلق كثير وتفقه عليه خلق، توفي سنة ٤٧٤هـ، له مصتفات كثيرة منها: «المنتقى شرح الموطأ»، «شرح المدوّنة»، «الإشارة في أصول الفقه». (الديباج المذهب، ص١٩٧).

<sup>(</sup>٣) راجع: «المنتقى» للباجي ٦٩/١.

<sup>(</sup>٤) في أوب: «المسح على الخفين».

<sup>(</sup>٥) في ب: "أربعة أشياء من غير الأصل».

 <sup>(</sup>٦) أ: «الخفّان» وفي ك «الخفّين». والخفّ ما يلبس في الرّجل من جلد رقيق. (المعجم الوسيط، ٧٤٧).

<sup>(</sup>V) جمع عصابة: وهي ما يشذ من منديل أو خرقة ويطلق أيضاً على العمامة. (تاج العروس - عصب - المعجم الوسيط، ٦٠٣).

<sup>(</sup>A) جمع جَبيرة: وهي أعواد ونحوها تربط على الكسر أو الجرح، وهي فعيلة بمعنى فاعلة (مواهب الجليل، ٥٣٠/١).

<sup>(</sup>٩) جورب مجلَّد وُضع الجلد على أعلاه وأسفله. (المغرب في ترتيب المعرب، ص٥٥).

ويجوز المسح على الخفين بأربعة شروط:

أحدها: لبسهما بعد كمال الطّهارة في الرِّجْلين جميعاً.

الثَّاني: أن لا يُفَرِّقَهُما حالة اللَّبْس.

النَّالث: أن يكونا تامَّين يمكنه متابعة المشى فيهما.

الرّابع(١): أن تكون طهارته الآن للوضوء لا للغُسل.

\* \* \*

فهع

وأمّا ما يبطل المسح؛ فخمسة أشياء:

طُرُوّ الجنابة.

الثَّاني: خَلْعُهما (جميعا)(٢).

الثالث: أن تخلع أحدهما.

الزابع: الخَرْق الكبير.

الخامس: خروج أكثر الرِّجل (منه)(٣).

واختُلف في صفة المسح، فقيل: صفة المسح أن تجعل يدك اليُمنى من فوق الخفّ اليمنى من أطراف الأصابع ويدك اليسرى من تحت (الخفّ)(3) ثمّ (تُورُّهما)(6) إلى (آخر)(1) الكعبين، وتفعل باليسرى كذلك،

<sup>(</sup>١) ب: «الرابع من غير الأصل».

<sup>(</sup>٢) أ: «معاً».

<sup>(</sup>٣) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٤) في ب: «ذلك».

<sup>(</sup>a) أ: «تمرّها» وفي ك: «يمرّ بها».

<sup>(</sup>٦) في ك: «حدّ».

[وقيل: بل تجعل يدك اليسرى من أسفل الخُفّ الأيمن من أطراف الأصابع واليمنى من أسفل الخفّ ثمّ تمرّهما إلى آخر الكعبين لأنّه أمكن](١). ولا يجوز المسح على جوربين (إذا كانا غير مجلّدين).

\* \* \*

### بابٌ في الحَيْض والنِّفاس والاسْتِحاضة

اعلم أنّ الدّماء التي يرخيها الرّحم ثلاثة: دم حيض، ودم نِفاس، ودم استحاضة ويسمّونه دم عِلّة وفساد.

فأمًا دم الحيض: فهو الدّم الخارج من الفَرْج على عادة الحيض.

وأمّا دمّ النّفاس: فهو الدّم الخارج من الفَرْج عقيب الوِلادة.

وأمّا دم الاستحاضة: فهو ما زاد على دم الحيض والنفاس ولا حكم له على طريق الوجوب، ويستحبّ لها أن تتوضأ لكلّ صلاة.

وأقلّ الحيض والنّفاس دُفعةٌ من دم في غير المُعْتَدَّة (٢). واختُلف في

(١) كذا في أ وب وج وفي ك: "وقيل: بل تجعل يدك اليسرى من فوق الخفّ الأيسر من أطراف الأصابع واليمنى من أسفل الخفّ ثمّ يمرّ بهما إلى الكعبين لأنّه أمكن "، وفي عقد الجواهر الثمينة ١٧/١ ما نصّه:

في كيفية المسح وفيه ثلاث طرق:

الأولى: الصفة المنقولة في الكتاب وهي أيضاً رواية مطرّف وابن الماجشون، قال فيه: فوضع يده اليمنى على أطراف أصابعه من ظاهر قدمه ووضع اليسرى من تحت أطراف أصابعه من باطن خفّه فأمرّهما حتى بلغ بهما إلى عقبه فأمرّهما على عقبه إلى موضع الوضوء، وذلك أصل الساق وحذو الكعب.

والثانية: أن يبدأ بهما من الكعبين مارًّا إلى الأصابع عكس الأولى.

والثالثة: أن يبدأ باليمنى كالطريقة الأولى وباليسرى كالطريقة الثانية، وهي اختيار محمد بن عبدالحكم واستحسنها بعض المتأخرين.

(Y) عدّة المرأة المطلّقة والمتونّى زوجها: هي ما تَعُدّه من أيّام أقرائها أو أيام حملها أو أربعة أشهر وعشر ليال، وعدّتها أيضاً أيّام إِحْدادها على الزوج وإمساكها عن الزّينة شهوراً كان أو قُرْءاً أو وضع حمل حملته من زوجها. وقد اعتدّت المرأة عِدّتها من=

أقلّ الحيض في المعتدّة، فقيل: أقلّه ثلاثة أيّام، قاله محمد بن مسلمة (1)، وقيل: أقلّه خمسة أيام، قاله عبدالملك بن الماجِشون (7)(7).

فأمّا أقلّ النّفاس: فلا حدّ له عندنا، وبه قال أكثر الفقهاء، وذهب أبو يوسف (٤) إلى أن أقلّه خمسة عشر يوماً (٥).

وأمّا الاستحاضة: فلا حدّ لأكثرها ولا لأقلّها عند الجميع.

وأكثر الحيض: خمسة عشر يوماً.

واختلف في النّفاس، فقال مالك (٢) مرّة: أكثره ستون يوماً، وقال مرّة: يُسأل النّساء عن ذلك ولم يَحدّ فيه (حدًّا)(٧).

واختُلف في أقلّ الطُّهر على أربعة أقوال؛ أحدها: خمسة أيام، وهو قول عبدالملك (^)، والثّاني: ثمانية أيام، وهو قول سُحنون، الثّالث: عشرة

<sup>=</sup> وفاة زوجها أو طلاقه إيّاها وجمع عِدّتها عِدَدٌ وأصل كلّ ذلك من العَدّ. (تاج العروس، ٩٧/٥).

<sup>(</sup>۱) محمد بن مسلمة بن محمد بن هشام المخزومي، روى عن مالك وتفقه عنده، كان أحد فقهاء المدينة من أصحاب مالك، وله كتب فقه أُخِذَت عنه، توفي سنة ٢٠٦هـ. (الديباج، ٣٢٦).

<sup>(</sup>۲) هو أبو مروان عبدالملك بن عبدالعزيز الماجشون، تفقه بأبيه ومالك وتفقه به خلق كثير وبيته بيت علم وحديث بالمدينة، توفي سنة ۲۱۲ وقيل: ۲۱۳، وقيل: ۲۱۴هـ، (الديباج، ۲۰۱۱).

<sup>(</sup>٣) راجع: «النوادر والزيادات» ١٢٦/١، ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) يعقوب بن إبراهيم بن حبيب الأنصاري الكوفي البغدادي، أبو يوسف صاحب الإمام أبي حنيفة وتلميذه، وأوّل مَن نشر مذهبه، كان فقيها علامة من حفّاظ الحديث، توفي سنة ١٨٢هـ من كتبه: "الخراج"، "الآثار" (الجواهر المضيّة في طبقات الحنفيّة،

<sup>(</sup>٥) راجع: "بدائع الصنائع" للكاساني ١٥٧/١، «الإشراف على نكت مسائل الخلاف" للقاضى عبدالوهاب ١٨٨/١.

<sup>(</sup>٦) «المدوّنة» ١/٣٥.

<sup>(</sup>۷) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٨) هو ابن الماجشون، راجع: "عقد الجواهر" ٧١/١.

أيام، وهي رواية أصبغ<sup>(۱)</sup> عن ابن القاسم<sup>(۲)</sup>، الرّابع: خمسة عشر يوماً، وهو قول محمد بن مَسْلَمة<sup>(۳)</sup>.

### \* \* \*

## فهن

ودم الحيض والنّفاس يمنع من خمسة عشر شيئاً، عشرة متّفق عليها وخمسة مختلفٌ فيها.

فأمّا العشرة المتّفق عليها: فرفع الحَدَث، ووجوب الصّلاة، وصحّة فعلها، وصحّة فعل الصّوم، ومسّ المصحف، والوطء في الفرج، ودخول المسجد، والطّواف بالبيت، والاعتكاف، والعاشر الطّلاق.

والخمسة المختلف فيها: الوطء فيما دون الفرج، وقِراءة القرآن ظاهراً، ورفع الحَدَث من (غيرهما)<sup>(3)</sup>، قيل: إنّهما يمنعانه (فلا يكون للمرأة)<sup>(0)</sup> إذا أَجْنَبَتْ ثمّ حاضت أن ترفع حكم الجنابة عنها بالاغتسال لتقرأ القرآن ظاهراً، وقيل: إنّ لها أن تغتسل لتقرأ القرآن ظاهراً، الرّابع: منع وطنها إذا رأت النّقاء قبل أن تغتسل بالماء، الخامس: منع استعمال فَضْل مائها.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) أصبغ بن الفرج بن سعيد بن نافع، من كبار مالكية مصر، صحب ابن القاسم وابن وهب وأشهب، وكان فقيه البلد ومن علم خلق الله برأي مالك، من كتبه: "تفسير غريب الموطأ"، "آداب الصيام"، "آداب القضاء". توفي سنة ٢٢٥هـ، (الديباج، ص١٥٨ \_ ١٥٨).

<sup>(</sup>٢) أبو عبدالله عبدالرحمٰن بن القاسم العُتْقي المصري، أثبت النّاس في مالك وأعلمهم بأقواله، صحبه عشرين سنة، تفقه به وبنظرائه. توفي سنة ١٩١هم، (الديباج، صحبه).

<sup>(</sup>٣) راجع: «النوادر والزيادات» ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٤) ب: «غيرها».

 <sup>(</sup>٥) كذا في ك، وفي باقي النسخ «فلا تكون المرأة».

### فههر

ولِطُهْرِها علامتان: الجُفوف والقَصَّة البيضاء.

فالجُفوف: أن تدخل البخرقة جافة وتخرجها جافة.

والقَصّة: ماءٌ أبيض يخرج من الفَرْج. واختلف أيهما (أبرأ)(١)؟ (فعند ابن القاسم أنّ)(٢) القصّة البيضاء (أبرأ)(٣)؛ فإن كانت ممّن تراها فلا تَطْهُر بالجفوف. وقال ابن عبدالحَكم(٤): الجُفوف أَبْرَأُ(٥)، فلا تغتسل إذا رأت القصّة البيضاء(٣).



<sup>(</sup>١) كذا في ب وفي أ: «أبلغ» وفي ك: «أنقى»، وفي ج غير واضحة.

<sup>(</sup>٢) ب: «فقال ابن القاسم إنّ».

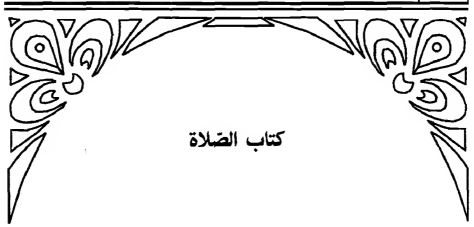
<sup>(</sup>٣) ني ك: «أنقى».

<sup>(</sup>٤) عبدالله بن عبدالحكم بن أعين بن اللّيث، سمع مالكاً واللّيث، وكان رجلاً صالحاً ثقةً متحقّقاً بمذهب مالك، وإليه انتهت الرياسة بمصر بعد أشهب. له: «المختصر الكبير» وكتاب «الأهوال» وكتاب «المناسك». توفي سنة ٢١٤هـ، (الديباج، ص٢١٧).

<sup>(</sup>٥) في ك: «أنقى».

<sup>(</sup>٦) راجع: «المنتقى» ١١٩/١، «اختلاف أقوال مالك وأصحابه» لابن عبدالبرّ، ص٨٣، «عقد الجواهر» ٧٤/١.

(للَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اعلم أنّ الصّلاة من معالم الدّين، وهي على خمسة أقسام؛ منها: فرض واجب على الأعيان، ومنها: فرض على الكِفاية، ومنها: سُنّة، ومنها: فضيلة، ومنها: نافلة.

فأمّا الفرض على الأعيان: فالصّلوات الخمس.

وأمّا الفرض على الكفاية: فصلاة الجنائز.

وأمّا السنّة؛ فهي خمس: الوتر وصلاة العيدين والكسوف والاستسقاء.

وأمّا الفضيلة؛ فخمس: تحيّة المسجد وصلاة خسوف القمر، وقيام رمضان وقيام اللّيل وسجود القرآن.

وأمّا النّافلة: فالرّكوع قبل الظّهر وبعده، وقبل العصر وبعد المغرب، وقبل العِشاء (الآخرة)(١) وبعدها وصلاة الضّحي.

\* \* \*

فهل

وتجب الصّلاة بخمسة شروط: الإسلام والبلوغ والعقل والطُّهر من الحيض والتّفاس ودخول وقت الصّلاة (٢).

فأوّل وقت الظّهر: زوال الشّمس، وآخر وقتها: إذا صار ظلّ كلّ

<sup>(</sup>۱) غیر موجود فی ب وك.

<sup>(</sup>٢) جاء في أبعد هذا الموضع: «باب أوقات الصلاة».

شيء مثله، وهو أوّل وقت صلاة العصر، وآخر وقتها: إذا صار ظلّ كلّ شيء (مثليه)(١).

وأوّل وقت المغرب: إذا غربت الشّمس وقتاً واحداً لا يجوز أن تؤخّر عنه إلاّ لعذر، مثل: الجمع بين الصّلاتين في السّفر، والمرض والمطر والطّين.

وأوّل وقت العشاء الآخرة: مَغيب الشّفق وهي الحمرة، وآخر وقتها: ثلث الليل (الأوّل)<sup>(۲)</sup>، وأوّل وقت صلاة الصبح: انْصِداع<sup>(۳)</sup> الفجر المُغتَرِض في الأُفق، وآخر وقتها: الإسفار<sup>(٤)</sup> الأعلى.

\* \* \*

## فهن

ويُعْرف وقت الصّلاة بأربعة أشياء: بالقِياس والاجتهاد والمُشاهدة والتّقليد.

فالقياس: في معرفة وقت الظهر والعصر خاصّة، والاجتهاد: في يوم الغيم (٥)، والمشاهدة: تكون في المغرّب والعشاء والفجر، والتّقليد: في حقّ الأعمى ومن لا عِلْم عنده.

\* \* \*

## فهرل(۱)

وتَسْقط الصّلاة عمّن تجب عليه بأربعة أشياء: بالإغماء والجُنون

<sup>(</sup>١) في ب وك: «مثله».

<sup>(</sup>۲) غير موجود في أ وب.

<sup>(</sup>٣) أي: انشقاق (الفواكه الدواني، ٢٥٦/١).

<sup>(</sup>٤) أسفر الصبح إسفاراً: أضاء، وأَسْفَر الرجل بالصلاة: صلَّاها في الإسفار.

<sup>(</sup>٥) في ج: «يوم الغيم والمطر».

<sup>(</sup>٦) في أَ: «باب فرائض الصلاة وسننها».

والحيض والنفاس، ولا قضاء على واحد منهم [لما فات وقتُه (من الصّلوات)(١)](٢) لأنّهم غير مُخاطّبين.

### \* \* \*

## فهع

## (في فرائض الصّلاة وسننها)<sup>(٣)</sup>

والصّلوات الخمس مشتملة على فرائض وسنن وفضائل؛ فلا تصحّ إلاّ بجميع فرائضها ولا تكمل إلاّ بسننها وفضائلها.

فجميع أفعال الصّلاة فريضة إلاّ ثلاثة (أشياء) (٤): الجَلْسَة الأولى والتّيامن (٥) ورفع اليدين (عند)(٦) تكبيرة الإحرام.

وجميع أقوال الصّلاة سنّة إلاّ ثلاثة: تكبيرة الإحرام وقراءة أمّ القرآن و(السّلام)(٧).

وفرائض الصّلاة على ضَرْبَين: مُنْفصل ومُتَّصِل.

فالمنفصل نوعان: مُتَقَدِّم ومُصاحِب، فالمتقدِّم ثلاثة: الطّهارة من الحدَث وإزالة النّجاسة وستر العورة. و(المصاحب)(٨): استقبال القبلة والنيّة.

<sup>(</sup>۱) غیر موجود نی ب.

<sup>(</sup>۲) ما بين المعكوفين غير موجود في ك.

<sup>(</sup>٣) غير موجود في أوك.

<sup>(</sup>٤) غير موجود في أ وج.

<sup>(</sup>٥) الظاهر أنّه يقصد النّيامن بالتسليم في الصّلاة، ففي «عقد الجواهر» ١٠٦/١: «ويسلّم كلّ واحد من الإمام والفذّ تلقاء وجهه ويتيامن قليلًا، وأمّا المأموم؛ فقال الشيخ أبو محمد: يسلّم عن يمينه».

<sup>(</sup>٦) ب: «مع».

<sup>(</sup>٧) ب: «السلام الأول».

<sup>(</sup>A) أ: «و مصاحبة».

وفائدة الوصف بذلك أنّه لا حكم (لها إلاّ بإضافتها)(١) إلى الصّلاة.

والمتصل ما هو منها؛ وذلك (اثنتا عشرة شيئاً)(٢): تكبيرة الإحرام، وقراءة أمّ القرآن، والقيام والرّكوع (ورفع الرأس منه)(٢)، والسّجود (ورفع الرّأس منه)(٤)، والفصل بين السّجدتين والجلوس (٥) والتّسليم (٢)، (والطّمأنينة)(٧) والتّرتيب في الأداء.

وسننها اثنتا عَشَر (سنّة)(^): الإقامة، وقراءة السّورة التي مع أمّ القرآن، والقيام لها، والجهر فيما يجهر فيه والسرّ فيما يسرّ فيه، والجلسة الأولى، والتّشهد النّاني و(الجلوس له)(١)، وما (يقع)(١) فيه (التسليم)(١١) منه (واجب)(١٢)، و(السّلام الثاني)(١٣) والتّكبير في كلّ خفض ورفع، وقول الإمام والفدّ سمع الله لمن حمده.

(واختلف)(۱۱) في الصّلاة على النّبيّ ﷺ، فقيل: سنة (وهو المشهور)(۱۰)، وقيل: فريضة، وقيل فضيلة.

وفضائلها سبع: رفع اليدين عند تكبيرة الإحرام، وإطالة القراءة في

<sup>(</sup>١) كذا في أ وك وفي ب: "لهما إلا بإضافتهما" أمّا في ج فغير واضحة.

<sup>(</sup>۲) كذا في أ وفي ب: « عشرة أشياء» وفي ك: «إحدى عشر» أمّا في ج فغير واضحة.

<sup>(</sup>٣) في ب وك: «والرّفع منه».

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٥) في ب: «والجلوس الآخر».

<sup>(</sup>٦) في ج: «والتسليم الأول».

 <sup>(</sup>٧) غير موجود في ب وفي ك: «الطمأنينة في جميع أركان الصلاة».

<sup>(</sup>۸) نی ك: «شيئاً».

<sup>(</sup>٩) في ج: «والجلوس الثاني».

<sup>(</sup>۱۰) في ب: «يوقع» وفي ك «توقع».

<sup>(</sup>١١) في ك: «والتسليم».

<sup>(</sup>۱۲) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>١٣) زيادة من ج.

<sup>(</sup>١٤) ب: «واختلف أصحابنا».

<sup>(</sup>١٥) غير موجود قي أ وك.

الصبح والظهر، وتخفيفها في العصر والمغرب و(توسيطها)(!) في العشاء الآخرة، والتّأمين بعد قراءة أمّ القرآن، والتّسبيح في الرّكوع والسّجود، والقنوت في الصّبح، وقول المأموم: ربّنا ولك الحمد.

\* \* \*

فهع

فيما يجهر في جميعه من (الصّلُوات)<sup>(۲)</sup> الفرائض (وذلك)<sup>(۳)</sup> الصّبح والجمعة، ومن السّنن العيدان والاستسقاء والوتر<sup>(1)</sup>، ومن الرّغائب الرّكعتان اللّتان قبل الوتر<sup>(0)</sup>، واختلف في الرّكعتين اللّتين بعد المغرب. وأمّا ما يجهر في بعضه فالمغرب والعشاء يجهر في الأولتين ويسرّ في باقيهما.

وأمّا ما يسرّ في جميعه من الفرائض: فالظّهر والعصر ومن السّنن الكسوف، ومن الرّغائب<sup>(٦)</sup>: ركعتي الفجر ونوافل النّهار.

\* \* \*

فهه

وأمّا ما (يبطل الصّلاة)(٧)؛ فاثنتان وعشرون شيئاً:

الحَدَث عمداً أو سهواً، والعمل من غير جنسها وإن كان سهواً كالأكل

<sup>(</sup>۱) ب وج: «توسّطها».

<sup>(</sup>٢) ب: صلوات وغير موجود في ج وك.

<sup>(</sup>٣) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٤) هنا في ج زيادة: «وخسوف القمر».

<sup>(</sup>a) ب زيادة: «أي: الشفع».

 <sup>(</sup>٦) جمع رغيبة: وهي لَغة التَّخضيض على فعل الخير، واصطلاحاً: ما رغب فيه الشارع وحده ولم يفعله في جماعة كالفجر. (تسهيل المسالك إلى هداية السالك، ٢/٧٤٤).

<sup>(</sup>٧) ب: «ما ينقض ويبطل».

والشّرب، والقيء والقَلْس<sup>(۱)</sup>، إذا لم يكن ماء وكان غير يسير وبلغ إلى موضع لو شاء أن يلقيه ألقاه فابتلعه، وقيل: إنّه إذا ابتلعه وهو في الصّلاة فلا شيء عليه.

والثَّالث: الكلام عمداً ويستوي قليله وكثيره إذا كان من غير جِنسها ولغير إصلاحها. والرّابع: الكلام الكثير سهواً، والخامس: ترك ركن من أركانها، والسّادس: القهقهة عمداً أو سهواً، والسّابع: ذكر صلاة فائتة يلزمه ترتيبها، والثامن: بطلان الصّلاة بما هو (من جنسها)(٢) (وهو ما إذا صلى الظهر والعصر أو العشاء الآخرة مثنى ستّ ركعات فصلاته باطلة) (٣). والتَّاسع: انكشاف العورة لغير ضرورة، والعاشر: الصَّلاة بالنَّجاسة في ثوب أو بدن أو مكان متعمّداً لغير ضرورة، والحادي عشر: ترك قراءة فاتحة الكتاب في نصف الصّلاة فصاعداً، والنّاني عشر: قطع النيّة في أثنائها على الظَّاهر من المذهب، والنَّالث عشر: الحَقِّن (٤) الشَّديد الذي لا (يقدر)(٥) أن يصلّي معه وكذلك القَرْقَرة (٢)، والرّابع عشر: أن يصلّي إلى غير القِبْلة مُتعمّداً، والخامس عشر: الجبائر يمسح عليها فتسقط في أَضْعاف صلاته؛ فإنّه يَقْطع ويمسح عليها ويبتدئ الصّلاة بإقامة، والسّادس عشر: مَن تلبّس بمكتوبة في المسجد ثمّ أقيمت عليه تلك الصّلاة، والسّابع عشر: مَن افتتح فريضة ولم (يكن سلّم)<sup>(٧)</sup> من النّافلة، والثّامن عشر: الذي يذكر الوتر وهو وحده في الصّبح، والتّاسع عشر: العريان يجد ثوباً وهو في الصلاة، والعشرون: إذا ذكر أنّه لم يكبّر تكبيرة الإحرام وهو فذّ أو إمام، وأمّا

<sup>(</sup>١) القُلْس: ما خرج من الحلِّق مِلْئ الفم أو دونه وليس بِقَيْء؛ فإذا غَلَب فهو القيء (لسان العرب، ١٧٩/٦).

<sup>(</sup>٢) ب: "من جنسها بزيادة".

<sup>(</sup>٣) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٤) حَقَن الرجلُ بؤلَّه: حَبَسه وجَمَعه فهو حاقِن (المصباح المنير، ص٧٨).

<sup>(</sup>a) ب: «يستطيع».

<sup>(</sup>٦) «القَرقرة دوى البطن بالأرياح» (من هامش النسخة أ).

<sup>(</sup>٧) ب: «ولم يسلّم».

المأموم: فإن كان كبر للرّكوع تمادى مع الإمام وأعاد، والحادي والعشرون: المتيمّم إذا ذكر أنّ الماء في رّحله في السّفر، والثّاني والعشرون: مَن انْفَلَتَتْ دابّته وتباعدت قطع صلاته (وطَلَب دابته)(١).

### \* \* \*

### باب السّهو في الصّلاة

إعلم أنّ المتروك من الصّلاة أربعة أنواع: فريضة، وسنّة وفضيلة، وهَيْئة.

فالفريضة لا بُدّ من الإتيان بها ولا تُجبر بالسّجود كتكبيرة الإحرام وقراءة أمّ القرآن للإمام والفذّ، وسائر الفرائض وقد ذكرناها فيما تقدّم.

وأمّا السّنن: فكالسّورة التي مع أمّ القرآن، والتّكبير سوى تكبيرة الإحرام، وسائر السّنن المتقدّم ذكرها، (فهذا) (٢) النّوع هو الذي (يجبر) (٣) بالسّجود (٤).

وأمّا الهيئات: فَكَرَفْع اليدين وصفة الجلوس وهما من الفضائل، وكذلك التسبيح في الرّكوع والسّجود، وكذلك القنوت، ولا يَتَعَلَّق بهذين النّوعين سجود وإنّما يتعلّق بهما نقصان النّواب.

والسهو يقع على وجهين بنقصان وزيادة، وله سجدتان كَثُر أم قُل، كان من إحدى الوجهين أو من كليهما، ويؤخّر السّجود إلى آخر الصّلاة ويُؤتى به في النّقصان فبل السّلام وفي الزّيادة (بعده)(٥)، وفي اجتماعهما يُغَلَّب النّقصان فيسجد قبل السّلام.

<sup>(</sup>١) ب: وطلبها.

<sup>(</sup>Y) في أ: «وهذا».

<sup>(</sup>٣) ب: «ينجبر».

<sup>(</sup>٤) في ك: «يجبر به السجود».

<sup>(</sup>٥) ب: «بعد السلام».

## باب (قصر الصّلاة في السفر)(١)

(واختلف)<sup>(۲)</sup> في القصر على أربعة أقوال:

أحدها: أنّه سنّة وهو المشهور.

الثّاني: أنّه واجب.

والثَّالث: التّخيير بين القصر والإتمام.

والرّابع: أنّه مستحب<sup>(٣)</sup>.

ويجوز القصر والفطر بخمسة أشياء:

أحدها: أن تكون مسافته ستّة عشر فرسخاً (١٤) في البرّ أو يوم وليلة في

البحر .

الثّاني: أن يكون متتابعاً.

القالث: أن ينوي ذلك أوّل سفره.

الرّابع: أن يكون سفراً مباحاً.

الخامس: أن يفارق بلده ولا يَبْقى منه شيء عن يمينه ولا عن شماله.

\* \* \*

### باب الأذان والإقامة

إعلم أنّ الأذان على خمسة أقسام:

واجب: وهو أذان يوم الجمعة، وقيل: إنَّه سنة.

<sup>(</sup>۱) ب: «باب القصر في الصلاة».

<sup>(</sup>Y) س: «اختلف».

<sup>(</sup>٣) راجع: «المعونة» ١٣٣/١، «عقد الجواهر» ١/٠٥٠.

<sup>(</sup>٤) الفَرْسَخ في المسافات: ما يعادل ثلاثة أميال وهو ما يعادل ١٦٠هم. (معجم متن اللّغة، ٢٨٦/٤).

ومسنون: وهو الأذان في مساجد الجماعات لأنَّه حفظ (للأوقات)(١).

ومستحبّ: وهو أذان الفذّ في السّفر.

ومكروه: وهو أذان المرأة، وقيل: إنَّ أذانها ممنوع.

وممنوع: وهو الأذان (للفوائت)(٢) والسُّنن.

\* \* \*

فهن

وصفة المؤذّن: أن يكون ذُكَراً مسلماً عاقلاً بالغاً، ولا يؤذّن لصلاة قبل دخول وقتها إلا الصبح.

وأمّا صفة الأذان: فهو أن يكبّر مرّتين ويهلّل مرّتين ويشهد بالرّسالة مرّتين، ثمّ يرجع (٢) بأرفع من صوته أوّل مرّة فيهلّل مرّتين ويشهد بالرّسالة مرّتين ويقول: حيّ على الصّلاة مرّتين حيّ على الفلاح مرّتين الله أكبر مرّتين لا إله إلا الله مرّة واحدة. ويزاد في نداء الصّبح بعد حيّ على الفلاح الصّلاة خير من النوم مرّتين.

وصِفة الإقامة: أن يكبّر مرّتين ويهلّل مرّة واحدة ويشهد بالرّسالة مرّة واحدة، ويقول: حيّ على الصلاة مرّة وحيّ على الفلاح مرّة، قد قامت الصلاة مرّة واحدة ويكبّر مرّتين ويهلّل مرّة واحدة.

\* \* \*

باب الإمامة

إعلم أنّ الشروط المعتبرة في الإمام: البلوغ والعقل والإسلام

<sup>(</sup>١) في ب: «الأوقات».

<sup>(</sup>٢) ب: «للفوات».

<sup>(</sup>٣) رَجَّع في أذانه بالتثقيل: إذا أتى بالشهادتين، مرّة خفضاً ومرّة رفعاً، ورَجَع بالتخفيف: إذا كان قد أتى بالشهادتين مرّة ليأتي بهما أخرى. (المصباح المنير، ص١١٦).

والذُكورية (والحرية)(١)، والعدالة والعلم بما لا تصح الصّلاة إلا به قراءةً وفقهاً.

أمّا الصبيّ: فلا تجوز إمامته في الفريضة، واختلف في النّافلة، وأمّا المجنون فلا خِلاف في عدم صحّة إمامته، وأمّا الكافر: فلا شكّ في عدم إجزاء إمامته.

واخْتُلِف فيمن صَلّى خَلْف أحدٍ من أهل الأهواء على ثلاثة أقوال؛ أحدها: أنّها تُعاد أَبداً، قاله ابن حبيب. الثّاني: أنّه لا إعادة عليه في وقت ولا غيره، قاله سحنون، الثّالث: أنّه يعيد في الوقت، قاله ابن القاسم (٢). وأمّا المرأة: فلا تصحّ إمامتها لا للرّجال ولا للنّساء. وأمّا العبد: فتجوز إمامته في غير الجمعة إذا لم يكن إماماً راتباً. وأمّا الفاسِق بجوارحه لا من جهة الاعتقاد: كالزّاني وشارب الخمر فاختلف المذهب فيه، فقال ابن حبيب: مَن صلّى خلفه أعاد أبداً، وقال ابن وهب (١): يعيد في الوقت (٤). وأمّا الأمِيّ الذي لا يحسن القراءة: فلا تصحّ إمامته مع حضور القارئ.



### باب الرُّعاف

إعلم أنّ الرُّعاف ينقسم على قسمين:

أحدهما: أن يكون دائماً لا ينقطع.

<sup>(</sup>١) غير موجود في أ وب.

<sup>(</sup>٢) انظر: «المدوّنة» ٨٤/١، «النوادر والزيادات» ٢٨٩/١، «عقد الجواهر» ١٣٧/١ ـ ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) عبدالله أبو محمد بن وهب بن مسلم القرشي، صَحِب مالكاً عشرين سنة، وكان فقيهاً محدّثاً، توفي سنة ١٩٧هـ. من كتبه: «الموطأ الكبير» و«الموطأ الصغير»، «تفسير الموطأ»، «الجامع». (الديباج المذهب، ص٢١٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: «البيان والتحصيل» ٢/٣٥٢، «المنتقى» ٢٣٦/١، «عقد الجواهر» ١٤٠/١.

والثّاني: أن يكون ينقطع.

فأمّا (القسم)(١) الأوّل: فالحكم (له)(٢) أن يصلّي كيف أَمْكنه.

وأمّا القسم الثّاني: فلا يخلو إمّا أن يكون قبل أن يدخل في الصّلاة أو بعد أن يدخل فيها، فإن كان قبل أن يدخل (فيها)<sup>(٣)</sup> أخّر حتى ينقطع الدّم ما لم يخف فوات الوقت المختار. وإن أصابه بعد الدّخول فيها فلا يخلو إمّا أن يكون يسيراً يُذهِبه الفَتْل (أو كثيراً لا يذهبه الفتل)<sup>(٤)</sup>؛ فإن كان يسيراً يذهبه الفتل: انصرف.

\* \* \*

### باب الجُمُعة

اعلم أنّ الجمعة فرض على الأعيان ولا يجوز التّخَلُف عنها إلاّ لعذر. والأعذار منقسمة على ثلاثة أقسام؛ منها: ما يُبَاح التّخلّف عنها بسببه عندما يصيبه باتفاق، كالمرض<sup>(٥)</sup> (بسببه)<sup>(٢)</sup> والشُّغل<sup>(٧)</sup> بجنازة ميّت لينظُر في أمره إذا لم يجد مَن (يَكُفيه ذلك)<sup>(٨)</sup>، وخشي عليه التّغيّر إنْ أخر ذلك إلى أن يصلّي الجمعة، وكذلك الأعمى الذي لا قائد له والكبير الفاني.

ومنها: ما يُباح على اختلاف، كالجُذماء (٩) لما على النَّاس من الضّرر

<sup>(</sup>١) غير موجود في ب وك.

<sup>(</sup>۲) غیر موجود فی ب.

<sup>(</sup>٣) في ب: «في الصّلاة».

 <sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

 <sup>(</sup>a) في ك: «كمريض».

<sup>(</sup>٦) غير موجود في ك.

<sup>(</sup>٧) في ك: «والاشتغال».

<sup>(</sup>A) في ب وك: «يكفنه».

<sup>(</sup>٩) المُجذُوم والأجذم: مَن أصابه داء الجُذام وهو مرض وَخِيم ربّما انتهى إلى تقطّع أطراف البدن وسقوطها عن تَقرّح ويفسد مزاج الأعضاء وهيئتها. (معجم متن اللّغة، ١٤٩٦/).

في مخالطتهم في (المسجد)(١) الجامع، (والمطر)(٢). واختلف في تخلّف العروس عنها اختلافاً ضعيفاً.

ومنها: ما لا يُباح باتّفاق، مثل: المِدْيان يخشى أن تقوم عليه الغرماء فيسجنونه.

#### \* \* \*

## فهبى

وتجب على من اجتمعت فيه سبعة أشياء: الإسلام، والعقل والحريّة والبُلوغ، والذّكوريّة، والحضر، والاستطاعة.

وأمّا القُرى التي يجمع فيها؛ فما اجتمع فيها خمسة أشياء: إمام، وجماعة، ومسجد، وخطبة، وموضع استيطان. وليس عند مالك رحمه الله في الجماعة حَدُّرً"، وقال بعض أصحابنا: عَشَرة.

#### \* \* \*

## فهع

وحد ما يجب منه المجيء إلى الجمعة فرسخ من المنار<sup>(1)</sup>، وقيل: من خارج المِصْر.

ويستحبّ الغسل والطّيب لها، واختلف متى يتعيّن الإتيان إليها، فقيل: إذا زالت الشمس، وقيل: إذا أَذَّن المؤذّنون.

ولا جمعة على عبد ولا صبيّ ولا امرأة ولا مُسافر.



<sup>(</sup>۱) غير موجود في ب وك.

<sup>(</sup>٢) في ج: «في السفر» هكذا يمكن قراءتها على تردد.

<sup>(</sup>٣) رأجع: «الكَّافي في فقه أهل المدينة»، ص٧٠، وعقد الجواهر، ١٦٠/١.

<sup>(</sup>٤) المنار: الحدّ بين الأرضين (لسان العرب، ٢٤١/٥).

(للَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اعلم أنّ المَرْء إذا مات انقطعت<sup>(۱)</sup> (العبادات)<sup>(۲)</sup> عنه، و(لذلك)<sup>(۳)</sup> قال مالك<sup>(٤)</sup>: يُحَلِّط<sup>(۵)</sup> المحرم إذا مات.

وتوجّهت على الأحياء فيه أربعة أشياء: غسله، وتكفينه، والصّلاة عليه، ودفنه.

فأمّا غسله؛ فقيل: سنّة، وقيل: واجب، وأمّا تكفينه: فواجب، ويتعيّن في ماله إن كان له مال، ثمّ على من يلزمه ذلك من سيّد إن كان عبداً باتّفاق، أو أب أو زوج أو ابن على اختلاف في ذلك، ثمّ على جميع المسلمين على الكفاية. والذي يتعيّن منه تعيّن الفرض ستر العورة وما زاد على ذلك فهو سنّة. ويُسْتحبُّ فيه البياض والوِتر، ولا يكفّن الرّجال في خَزّ ولا حرير ببخلاف النّساء.

وأمّا الصّلاة عليه؛ فقيل: إنّها فرض على الكفاية، وقيل: إنّها سنّة.

<sup>(</sup>١) في ك: «انقطم».

<sup>(</sup>۲) في ب وك: «العبادة».

<sup>(</sup>٣) في ب وك: «كذلك».

<sup>(</sup>٤) راجع: «المدوّنة» ١٨٧/١.

 <sup>(</sup>٥) حَنَّطَ الميت وأَخْنَطَه: طَيَّبَه بالحَنوط، وهو طِيبٌ للميّت خاصّة، وكلّ ما يُطيَّب به الميّت من مِسْك وذَريرة وصَنْدل وعَنبر وكافور وغير ذلك. (معجم متن اللغة ١٧٩/٢، المصباح المنير، ص١٥٤).

والتَّكبير على الجنازة أربع، كلهنّ فرض ولها إحرام وليس فيها قِراءة ولها سلام.

وأمّا دفنه: فواجب، وهو أيضاً من فروض الكفاية يحمله مَن قام به من النّاس، وحكمه حكم الكَفَن.

\* \* \*

فهن

ومَن لا يُغْسل ولا يصلّى عليه ثلاثة: الشّهيد إذا قُتل بين الصَّفَّين. والسَّقَط(١) إذا لم يَسْتَهلّ صارخاً.

والكافِر.

[و<sup>(۲)</sup>الشّهداء تسعة: المبطون<sup>(۳)</sup>، والمطعون<sup>(3)</sup>، والمُحْتَرِق، وصاحب ذات الجنب<sup>(۵)</sup>، وصاحب الهَدَم<sup>(۲)</sup>، والمرأة تموت حاملاً، ومَن قُتِل دون ماله، والمجاهدين في سبيل الله]<sup>(۷)</sup>.

<sup>(</sup>١) السقط: الولد الذي يسقط من بطن أمّه قبل تمامه. (لسان العرب، ٣١٦/٧).

<sup>(</sup>٢) في ج: «وقيل».

 <sup>(</sup>٣) المبطون: الذي يموت بمرض بطنه كالاستسقاء ونحوه. (النهاية في غريب الحديث، ١٣٦/١).

<sup>(</sup>٤) المطعون: الذي يموت بداء الطاعون.

 <sup>(</sup>٥) ذات الْجَنْب: هي الدُّبيلة والدُّمَّل الكبيرة التي تظهر في باطن الجَنْب وتنفجر إلى داخل وقلما يسلم صاحبها. (النهاية ٣٠٣/١ \_ ٣٠٤).

 <sup>(</sup>٦) صاحب الهَدَم بالتحريك: البناء المَهْدوم، فَعَلَّ بمعنى مفعول، وبالسكون الفعل نفسه (النهاية ٢٥٢/٥).

<sup>(</sup>٧) غير موجود في ب وك.



اعلم أنّ الزكاة لا تجب إلاّ في ثلاثة أشياء وهي: العَيْن والجَرْث والماشية.

فالعين ضربان: ذهب وفضّة.

والماشية ثلاثة أنواع: إبل وبقر وغَنَمٌ، وكلّ نوع منها صنفان يُجْمعان في النّصاب. فيجمع البُخْتُ إلى الإبل العِراب(١)، والضّأن إلى المَعَز والجَواميس إلى البَقر.

وأمّا الحَرْث: فهو ما يخرج من الأرض من الحبوب والنّمار. أمّا الحبوب: (فعشرون)(٢) نوعاً (متّفق عليها)(٢) وهي غالب القوت للناس، وذلك الحِنْطة(٤) والشّعير والسُّلْت(٥) والعَلَس(٢)، هذه الأربعة (يجتمعن)(٧)

<sup>(</sup>۱) البُخت: نوع من الجمال تعرف بالإبل الخُراسانية وهي جمال طوال الأعناق. أمّا الإبل العراب: فهي عربية منسوبة إلى العرب ليس فيها عرق هجين وهي خلاف الجمال البخت. (لسان العرب ٩/٢ و ٥٨٩/١ ـ ٥٩٠).

 <sup>(</sup>۲) كذا في ج وفي باقي النسخ: السعة عشر» وما أثبتناه موافق لما سيأتي، أي: عند عَد ما ذكره من الأصناف. وراجع أيضاً كتاب الخصال الصغير» لابن الصوّاف، ص٤٣.

<sup>(</sup>٣) ب: التفقاء.

<sup>(</sup>٤) الحنطة: هي القمح والبُرّ. (المصباح المنير، ص٨٣).

<sup>(</sup>٥) السلت: ضَرَب من الشعير، أو الحامض منه. (القاموس المحيط، ص١٤٢).

<sup>(</sup>٦) العلس: ضرب من البرّ تكون حبّتان في قشر. (القاموس المحيط، ص٨٣٥).

<sup>(</sup>V) في ب: «يجمعن».

صنفاً واحداً، والأرز صنف، والدُّخن (١) صنف، واللُّرة صنف، واللَّمْسِم (٢) صنف، واللَّمْسِم (١) صنف، وحبّ الفُجُل (٣) صنف، فهذه خمسة أصناف مُنفردة. واختلف أصحابنا في التين والماش (١) والكِرْسَنَّة (٥) (والحلبة) (٢) على مذهبين وهي أصناف مختلفة، وتختلف حاجة الناس إليها بحسب اختلاف البلدان.

قال الباجي (٧): الكرسَنّة هي البَسيلة، وقال ابن خويز منداد (٨): الكِرسَنّة الماش، وهو حبّ صغير بالعراق يشبه الجلبان (١). والقِطنية (١٠): سبعة أشياء تُعدّ صنفاً واحداً (في الزّكاة) (١١)، وهي الحمص والباقلاء والعدس، واللّوبيا والجلبان والبسيلة والتُرْمُس (١٢).

وأمّا الشّمار؛ فهي (ثلاثة)(١٣) أنواع: التّمر والزّبيب والزيتون، إلاّ أنّ الزيتون وحَبّ الفِجل والسِّمْسِم إن عُصِرت فليخرج الزّكاة من زيتها بعد العصر، وإن لم يكن معاصراً ولم يكن لربّ المال مِعْصرة فباعه المالك حبًّا

الدّخن: حبّ معروف، وهو الجاروس أو حبّ أصغر منه جدًّا. (معجم متن اللغة، ۲/۰۳۳).

<sup>(</sup>٢) السمسم: حبّ معروف أبيض يستخرج منه دهنّ. (معجم متن اللغة، ٣/٢١٥).

<sup>(</sup>٣) الفجل: بقلة معروفة. (المصباح المنير، ص٤٦٣).

<sup>(</sup>٤) سيأتي تعريفها عند المصنّف.

<sup>(</sup>٥) من الحبوب المعروفة تتّخذ لعلف البقر والإبل. (معجم متن اللغة، ٥/٠٠).

<sup>(</sup>٦) في ب وك: «وفي الحلبة».

<sup>(</sup>۷) «المنتقى» ۲/۱۲۸.

 <sup>(</sup>٨) محمد أبو بكر بن خويز منداد: تفقه على الأبهري، وله كتاب كبير في «الخلاف»
 وكتاب في «أصول الفقه» توفي سنة ٣٩٠هـ، (تقريباً). (الديباج، ص٣٦٣).

<sup>(</sup>٩) راجع أيضاً: «الذخيرة» للقرافي، ٣٠/٠٨.

<sup>(</sup>١٠) القطنية: حبوب الأرض التي تذخر كالحمص والعدس، والجمع قطاني. (معجم متن اللغة، ١٠٣/٤).

<sup>(</sup>۱۱) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>١٢) الترمس: حبّ مفرطح الشكل منقور الرسط مرّ الطعام من القطاني. (معجم متن اللغة، ١/٣٥٠).

<sup>(</sup>۱۳) ب: «على ثلاثة».

أخرج من حبّه إذا كان نصاباً فصاعداً. ولا يُكال ذلك إلا حبًّا، والغالب من حبّ الفجل اتّخاذ المعاصر ببلده نحو الشّام.

وتجب الزَّكاة في الثمار والحبوب بطيبها.

\* \* \*

## (نهن)(۱)

ولكلّ صنف من هذه الأصول الثّلاثة أوصاف لا تجب الزكاة (فيه)<sup>(٢)</sup> الاّ باجتماعها.

فتجب الزّكاة في (العين)<sup>(٣)</sup> بخمسة أشياء (وهي)<sup>(1)</sup> الإسلام والحريّة والنّصاب والحول<sup>(٥)</sup> (وأن لا يكون عليه دَيْن مثل ما في يديه)<sup>(٢)</sup>.

(وتجب الزكاة في الماشية بخمسة أشياء؛ وهي: الإسلام والحرية والنصاب والحول ومَجيء السّاعي، إلاّ أنّ مجيء السّاعي معدوم اليوم وفيه خلاف في المذهب)(٧).

وتجب الزّكاة في الحبوب والثمار (بأربعة)(^) أشياء: الإسلام والطّيب والحريّة والنّصاب.

\* \* \*

(١) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٢) ب: فيها.

<sup>(</sup>٣) ب: «العين والماشية».

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٥) في ب زيادة: "ومجي الساعي إلا أنّ مجي الساعي معدوم اليوم وفيه خلاف في المذهب».

<sup>(</sup>٦) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٧) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>A) في ك: «بخمسة».

فهن

في معرفة قدر التصاب من الأموال التي تجب (فيها)(١) الزّكاة:

إعلم أنّ نصاب الذّهب عشرون ديناراً، ونصاب الورق مائتا درهم والواجب فيها رُبُع العشر وما زاد على ذلك فبحسابه، فمن العشرين نصف دينار، ومن المائتي درهم خمسة دراهم ولا شيء فيما دون ذلك. واختلف إذا كان الذّهب أو الفِضَّة مَشوبين بنُحاس، فقيل: إنّ الزّكاة لا تجب إلاّ في النّصاب من الذهب (أو) (٢) الورق الخالص، وقيل: إنّ كان الذهب (أو) (١) الفضّة أكثر؛ فالحكم لهما والنّحاس مُلْغي والزّكاة واجبة فيهما.

والنصاب من الإبل خمس ذُود أعني خمسة أرؤس ولا شيء فيما دون ذلك، ففي كلّ خمس شأة إلى أربع وعشرين، فإذا بلغت خمساً وعشرين، فلفيها ابنة مخاض من الإبل (أنثى) وسنها سنة وقد دخلت في الثّانية، فإن لم توجد؛ فابن لبون ذكر وسنه سنتان وقد دخل في الثّالثة، وفي ستّ وثلاثين إلى ستّين حِقّة وسنّها ثلاث سنين وقد دخلت في الرّابعة. وفي إحدى وستّين إلى خمس وسبعين جَدْعَة وسنّها أربع سنين وقد دخلت في الخامسة، وفي ستّ وسبعين إلى عشرين ومائة وسبعين إلى تسعين بنتا لبون، وفي إحدى وتسعين إلى عشرين ومائة وسبعين إلى تسعين بنتا لبون، وفي إحدى وتسعين إلى عشرين ومائة حمسين حقة، وفي كل أربعين بنت لبون.

فهن

ونصاب الغنم أربعون، ففي أربعين إلى مائة وعشرين شاة، وفي مائة وإحدى وعشرين شاة إلى مائتين شاتان، وفي مائتين وشاة إلى ثلاثمائة ثلاث شياه، ثمّ ما زاد بعد ذلك ففي كلّ مائة شاة شاة.

<sup>(</sup>١) أوج: «منها».

<sup>(</sup>۲) في ب وك: «و».

 <sup>(</sup>٣) في ب وك: «و».

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

## فهن

ونصاب البقر ثلاثون ولا شيء فيما دون ذلك، ففي الثلاثين تَبِيع جَدَعٌ أو جَذَعةٌ وسنّها سنتان (كاملتان)(١) وقد دخلت في الثّالثة إلى تسع وثلاثين، فإذا بلغت أربعين ففيها مُسِنَّة أنثى، وسنّها أربع سنين وقد دخلت في الخامسة، ثمّ ما زاد بعد ذلك ففي كلّ أربعين مسنّة وفي كلّ ثلاثين تَبيع.

### \* \* \*

## فهع

ونصاب الحبوب والنّمار خمسة أَوْسُق، والوسق ستّون صاعاً والصّاع أربعة أمداد والمدّ رطل وثلث بالعِراقي، والوسق مائتان وأربعون مُدَّا وهو ثلاث مائة وعشرون رطلًا. والنّصاب ألف رطل وستّ مائة رطل بالبغدادي وهو ثلاثمائة صاع وألف ومائتا مُدِّ.

#### \* \* \*

## فهن

والمأخوذ منه معتبر بسَقْيه، فما سَقي سَيْحاً (٢) ففيه العشر، وما سُقي بدُولاب أو نَضح (٣) ففيه نصف العشر.

### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) غير موجود في ب وك.

<sup>(</sup>٢) سَيْحاً، أي: جارياً يَسيح في الأرض، والسَيْح: الماء الظاهر الجاري على وجه الأرض (لسان العرب ٤٩٢/٢، تحصيل ثلج اليقين في حلّ معقدّات التلقين، ص٦٦).

 <sup>(</sup>٣) النَّضَح: ما يُسقى بالنَّاضح، وهو البَعير الذي يسقون عليه. (لسان العرب ٦١٩/٢،
 تحصيل ثلج اليقين، ص٦٦).

## فهي

### في افتراق أحكام الأموال في الزّكاة

اعلم أنّ الأموال في الزّكاة تنقسم ثلاثة أقسام، قسم الأغلب فيه: إنّما يراد لطلب الفضل فيه والنّماء لا الاقتناء وهو العين من الذّهب والفضة والمواشي وآنية الذّهب والفضة، فهذا تجب فيه الزّكاة، اشتراه أو وَرِثه أو تُصُدِّق به عليه نوى (به)(١) التّجارة أو القِنْية.

وقسم ثانِ الأغلب منه: إنّما يراد للاقتناء لا لطلب الفضل والنّماء وهو العُروض كلّها، فهذا يُفَرَّق فيه بين الشّراء والفائدة، فما (أفاده) (٢) من ذلك بهِبّة أو ميراث أو ما أشبه ذلك من وجوه الفوائد فلا زكاة عليه (فيها، نوى بها التّجارة أو القنية) (٣) حتى يبيعها ويَسْتَقْبل بثمنها حولاً من يوم القبض، وما اشتُري من ذلك فهو على ما نوى فيه؛ فإن أراد به القِنْية فلا زكاة عليه فيه حتى يبيعه ويستقبل بالثمن حولاً من يوم القبض، وإن أراد به التّجارة كان للتجارة وزكّاه على سنة التجارة. وقسم ثالث يُراد (للوجهين) (١) جميعاً للاقتناء ولطلب النماء وهو حُلِيّ الذهب والفضة، فهذا لا يفرّق فيه بين الفائدة والشّراء وهو في الوجهين جميعاً على ما نوى، إن أراد به التجارة (زكّاه) في أراد به القنية فلا زكاة عليه فيه. واختُلِف في حليّ الكِراء على قولين؛ فقيل: (بوجوب الزكاة فيه) (٢)، وقيل: لا زكاة فيه (٧).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) ب: «ربه».

<sup>(</sup>Y) ب: «أفاد».

<sup>(</sup>٣) ب: «فيما نوى به التجارة أو القنية».

<sup>(</sup>٤) ب: به الوجهين.

<sup>(</sup>٥) في ب: «كان للتجارة وزكى عينه».

<sup>(</sup>٦) في ب: «تجب فيه الزكاة».

<sup>(</sup>٧) راجع: «عقد الجواهر» ٧٤٤/١.

### باب زكاة الفِطُر

اتّفق جمهور العلماء على وجوب زكاة الفطر، وإنّما اختلفوا هل هي واجبة بالقرآن أو بالسّنة.

وهي على الأعيان؛ فتجب على من فَضَلَ عن قوته وقوت عياله يوم الفطر ما يَخْرُجُ.

والواجب هو صاع عن كلّ نفس، ذكراً كان أو أنثى، صغيراً كان أو كبيراً، حرًّا أو عبداً، مقيماً كان أو مسافراً، من المسلمين.

وقَدْر الصّاع: خمسة أرطال وتُلث بالبغدادي؛ فإن وَجَد ما يخرج عن نفسه دون عِياله أعطى الصّاع عن نفسه.

### \* \* \*

## فهل

وتجب على من اجتمعت فيه ثلاثة أشياء: الإسلام والحرية والقُدرة عليها.

وفي وقت وجوبها روايتان؛ إحداهما: غروب الشّمس من آخر يوم من رمضان، والرّواية الأخرى: طلوع الفَجْر يوم الفطر(١).

#### \* \* \*

## (فهن)(۲)

وتجب على الإنسان عمّن يتعلّق عليه بشيئين: المِلك ووجوب النّفقة. أمّا وجوب النّفقة: فعن زوجته وأولاده الذّكور والإناث حتّى يبلغ

<sup>(</sup>۱) راجع: «الكافي» ۱۱۱، «المعونة» ۲٦١/۱، «عقد الجواهر» ٢٣٩/١.

 <sup>(</sup>۲) غیر موجود فی ب.

الذّكور وتتزوّج الإناث ويدخل بهنّ أزواجهنّ، وأبويه الفقيرين المُسْلمين، وأمّا الملك: فالرّقيق المسلمين الذّكور والإناث، (فتجتمع)(١) فيهم العلّتان: الملك ووجوب النّفقة.

ويُخْرِج عن واحد من رقيق امرأته أو اثنين على قَدر حاجتها إليهم وقدرِها، ويُخْرِج عن مماليكه غائبِهم وحاضِرِهم ومُدَبَّريه، وفي المُكاتِبين روايتان (۲)؛ إحداهما: وجوبها على السيّد (عنهم) (۱)، والأخرى: سقوطها عن السيّد وعنهم.

ويؤدّيها عن رقيقه الرّهنِ ومُعْتقِيه إلى سنين، ومَن بعضُه رِقّ على اختلاف في ذلك، ولا يلزمه عن رقيقه الكفّار (و)(٤)لا عن ولد ولده ولا عن مَن لا تلزمه نفقته من أقاربه.

واختلف في العبد المُخْدَمِ (٥)، فقيل: إنّها على السيّد، وقيل: إنّها على المُخْدَم (٦).

\* \* \*

فهه

ولا يجوز دفعها إلى خمسة: الغنيّ، والعبد، والكافر، ومَن تَلْزَمه نفقته، والأشراف من قريش، ولكن تُصرف في الثمانية الأصناف اللّذين ذكرهم الله سبحانه في كتابه.

<sup>(</sup>١) في أ: «فيجمع» وفي ب: «فتجمع».

<sup>(</sup>٢) رأجع: «الكافي» ١١٢، «مراهب الجليل» ٢٥٦/٣.

<sup>(</sup>٣) في ب: «وعليهم».

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٥) هو الموهوبة خدمته لشخص آخر. (جواهر الإكليل، ٢٠٠/١).

<sup>(</sup>٦) بفتح الدال، أي: من وهب خدمته له (جواهر الإكليل، ٢٠٠/١). وانظر: «النوادر والزيادات» ٣١٠/١، «الذخيرة» ٣١٤/٢، «مواهب الجليل» ٣٦٦/٣.

# رَفْعُ معِس الارَّحِيُّ الْهُجَنِّ يَ السِّكْسُ (الْفِرْ) (الْفِرُوکِسِي

اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ الصوم في اللّغة: هو الإمساك، فمن أَمْسَك عن شيء فهو صائم. وهو في الشّرع (أيضاً)(1): (إمساك)(٢) على ما هو (عليه)(٢) في اللّغة إلاّ أنّه(١٤) إمساك (مخصوص)(٥) عن أشياء مخصوصة في أزمان معلومة، فهو إمساك عن الطّعام والشّراب والجِماع من طلوع الفجر إلى غروب الشّمس مع اقتران النيّة به على افتراق وُجُوهه من فرض أو نذر أو تطوّع أو كفّارة يمين، فمتى انْخُرم وجه من هذه الوجوه لم يكن صائماً شرعاً وإن صَحّ أن يسمّى صائماً لغة.

\* \* \*

فهن

وصيام شهر رمضان واجب على الأعيان، فتجب على مَن اجتمعت فيه خمسة أشياء: الإسلام والعقل والبلوغ والاستطاعة، وأن يتحقّق دخول شهر رمضان.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>۲) في ك: «إمساك إلى غروب الشمس».

<sup>(</sup>٣) غَيْر موجود في أوج.

<sup>(1)</sup> في ب زيادة: ﴿في الشرعِهِ.

<sup>(</sup>٥) غير موجود في ب وك.

### فهر

ومَن اجتمعت فيه أربعة أشياء لم يَجُزْ له الفِطر بعد وجوبه عليه، الصّحة والحُضور والطُّهر من الحيض والتفاس.

\* \* \*

فهح

و(فرائضه)(١) أربعة أشياء: النِّية والإمساك عمّا يصل إلى الجوف من جميع المنافذ في أصحّ (قول)(٢) أصحابنا، والإمساك عن الوطء والإمساك عن الإنزال. فأمّا القيء عامداً: فأمر مالك رضي الله(٣) عنه المُسْتَقِيء عامداً بالقضاء (ورعاً)(١) واحتياطاً، وإلاّ فلا يجب القضاء عليه إلاّ أن يعود إلى جوفه من فيه شيء.

وفضائله شيئان: تقديم الإفطار وتأخير السّحور.

وأمّا ما يبطله؛ (فسبعة)<sup>(ه)</sup> أشياء: ما وصل إلى الجوف (من جميع الأشياء)<sup>(٦)</sup> من جميع المنافذ ممّا يمكن الاحتراز منه، والوطء والإنزال بقصد، والحيض والنفاس، و(خروج)<sup>(٧)</sup> الولد بغير دم، وقطع النّية والردّة.

\* \* \*

فهع

وأمّا ما لا يبطل الصّيام؛ فثمانية أشياء: الحِجامة والاحتلام والقيء إذا

<sup>(</sup>١) في ب: الفرائض الصوما.

<sup>(</sup>٢) ني ب: قولي.

<sup>(</sup>٣) راجع: «النوادر والزيادات» ٢٥/٢ \_ ٤٦.

<sup>(</sup>٤) في ب: «ردعا».

<sup>(</sup>a) في ب وك: «فتسعة».

<sup>(</sup>٦) غير موجود في أ وج.

<sup>(</sup>V) ب: «إخراج».

ذَرَعه فلم يرجع منه شيء إلى حَلْقه بعد خروجه إلى (فيه)(١)، والسّواك بغير الرَّطب، وإذا تعمّد أن يصبح جنباً من جماع، والذَّباب يدخل حلقه، والذي يكون بين أسنانه فِلْقة (٢) الحبة فيبتلعها، والذي أصبح صائماً فأغمي عليه أقلّ النهار.

\* \* \*

## فهبى

والأيّام على ستّة أقسام:

منها ما يجب صومه ولا يحلُّ فطره إلاَّ لعذر: وهو شهر رمضان.

ومنها ما يجب فطره ولا يحلّ صومه بوجهٍ ما: وهو يوم الفطر ويوم لتحر.

ومنها ما يجوز صومه على وجه ما: وهما اليومان اللّذان بعد يوم النحر يصومهما المُتَمَتَّع الذي لا يجد (الهَدْي) (٣) مع اليوم الرّابع لقوله تعالى: ﴿فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي لَغَيِّ﴾. ومنها ما يكره صومه: وهو اليوم الرّابع من أيام التشريق. ومنها ما يجوز صومه وفطره: وهو ما لم يَرِد في صومه ترغيب.

ومنها ما يستحبّ صومه: وهو ما ورد فيه ترغيب، كيوم عاشوراء ويوم عرفة، وعَشر ذي الحجة.

<sup>(</sup>۱) في ب: «فمه».

<sup>(</sup>٢) أحد شَقَيّ الحَبَّة: إذا انفلقت. (راجع لسان العرب ٣٠٩/١٠).

<sup>(</sup>٣) في ب: «هديا».

### (اللُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اعلم أنّ الاعتكاف في كلام العرب: هو الإقامة واللّزوم، وهو في الشّرع على ما هو عليه في اللّغة، إلاّ أنّه في الشّرع: إقامة على عمل مخصوص في موضع مخصوص لا يتعدّاه على شرائط قد أَحْكَمَتْها السنّة.

\* \* \*

فهبى

وشرائط الاعتكاف أربعة أشياء: الصّوم والنّية والمسجد واللّبث فيه إلى انقضاء (مدّة الاعتكاف)(١)، وأقلّه يوم وليلة.

\* \* \*

فهن

وفضائله أربعة أشياء:

(أحدها)(٢): أن لا يَنْقُص عن عشرة أيام.

النّاني: أن يدخل مُعْتَكَفُه قبل غروب الشمس من ليلة اعتكافه.

النّالث: أن يمكث إلى أن تغرب الشمس (من)(٣) آخر يوم من اعتكافه

<sup>(</sup>١) في ب: «المدّة».

<sup>(</sup>۲) غير موجود في أ وفي ك: «وهو».

<sup>(</sup>٣) ني ب: النيا.

حتى (يفطر)(١)؛ فإن اتّصل اعتكافه بليلة الفِطر بات في المسجد حتى يغدو منه إلى المصلّى، مثل: أن يعتكف (العشر الأواخر)(٢) من رمضان.

الرّابع: التّشاغل بالعبادة حَسب الطّاقة دون غيرها.

\* \* \*

فهبى

ولا يجوز للمُعْتَكِف أن يخرج من مُعْتَكفه إلا لخمسة أشياء ما لم تَدْعُ ضرورة، أوّلها: حاجة الإنسان من الحَدَث، وذلك الغائط<sup>(٣)</sup> والاغتسال. الثّاني: الحيض، الثّالث: النّفاس، الرّابع: المرض، الخامس: (اشتراء)<sup>(١)</sup> قوته إذا لم يجِد مَن يَنوب عنه.

\* \* \*

فهن

وأمّا ما يُبْطِل الاعتكاف؛ فثمانية أشياء: الرِّدّة، وعدم النيّة أو قَطْعها، والخروج من المسجد لغير ضرورة كعيادة المرضى، واتباع الجنائز والتعزية، والوطء، والإنزال بالقصد، والفِطر عمداً، وفعل المعاصي، والثّامن: جميع أنواع الاستمتاع.

\* \* \*

فهن

والاعتكاف في جميع أيام السنة جائز إلا في الأيام التي نهى رسول الله على عن صيامها، وهي: يوم الفطر ويوم التحر وأيّام التشريق.

<sup>(</sup>۱) في أ: «الفطر».

 <sup>(</sup>۲) في ب: «العشر الأخير» وفي أ: «العشر».

<sup>(</sup>٣) هنا في ج زيادة: ﴿والوضوءُ ٩.

<sup>(</sup>٤) في ب: «شراء».

فهر وأفضل الشهور للاعتكاف: شهر رمضان، وأفضل أيامه: العشر (الأواخر منه)(۱).

<sup>(</sup>١) ب: الأخِير منه، وفي أ: الأخر،



اعلم أنّ الحجّ في اللّغة: (هو)(١) القصد مرّة بعد أخرى، ومنه قولهم: حججت فلاناً إذا عُدْته مرة بعد أخرى، والعمرة: الزّيارة، يقال: (أتانى)(٢) فلان معتمراً، أي: زائراً.

### \* \* \*

## فهع

(فحج)(٢) البيت في الشّرع قصده على ما هو عليه في اللّغة إلاّ أنّه قصد على صفة ما، في وقتٍ ما تقترن به أفعال ما.

فيجب الحجّ على من اجتمعت فيه ستّة أشياء: الإسلام والحريّة والبلوغ والعقل، وإمكان المَسِير والاستطاعة.

### \* \* \*

### فههم

وأمَّا فرائض الحج؛ فأربعة أشياء: النيَّة، والإحرام، والوقوف بعرفة،

<sup>(</sup>۱) غير موجود في أ وج.

<sup>(</sup>٢) في ب رك: الْأَتَانَا<sup>»</sup>.

<sup>(</sup>٣) في أ وج: الحجّا.

والطُّواف والسعى. واختلف (أصحابنا)(١) في رمي جمرة العقبة(٢).

\* \* \*

(فهل)۳)

وسنن الحج ثلاثة عشر شيئاً لا بد من ذكرها، وهي الموجبة للدّم إن (تركها)(٤٠):

إفراد الحج، والإحرام من الميقات المكاني للحج، والتّلبية (وطواف القدوم) (٥)، و(المبيت) (٢) بالمزدلفة قبل يوم النحر، ورمي الجمار بسبعين حصاة لمن لم يَتعجّل، وتسع وأربعين لمن تعجّل في النّقر الأوّل، والحِلاق والتقصير وركعتا الطّواف، ووقوع طواف الإفاضة يوم النّحر وأيّام التّشريق على اختلاف في ذلك، و(التمتّع) (٧) لمن كان من غير أهل مكة، والجمع بين الظهر والعصر بعرفة، والنّالث عشرة أن لا يؤخّر رمي الجمار عن أوقاتها.

\* \* \*

فهح

وفضائل الحجّ ستّة عشر شيئاً:

الإحرام في أشهر الحج من ميقات المكان، ولبس البّياض في

<sup>(</sup>۱) غیر موجود فی ب.

<sup>(</sup>٢) راجع: «المقدّمات الممّهدات؛ لابن رشد ٤٠٢/١، «المعونة» ٣٣٠/١، «عقد الجواهر» ٢٨٨/١.

<sup>(</sup>۲) غیر موجود فی ب وج.

<sup>(</sup>٤) في ب وك: «تركهنّ».

<sup>(</sup>۵) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٦) في ب: «النزول».

<sup>(</sup>Y) في أوب: «المتمتّع» وقد عدّ في «الخصال الصغير» من سنن الحجّ ترك التمتّع. راجع: «الخصال الصغير»، ص٤٥.

الإحرام، وغُسل الإحرام، وغسل طواف القدوم، وغسل يوم عرفة، وغسل طواف الإفاضة، والرّكوع قبل الإحرام، والإكثار من التّلبية ما لم يتفاحش، والجَمْع بين المغرب والعشاء بالمزدلفة ليلة النّحر والرَّمَل (١) في الطّواف، والرّمَل بين العَمُودين في السَّغي، والإِسْراع في وادي مُحَسِّر بين المُزدلفة ومِنى، وطواف الوداع والمرور بطريق المَأزمَين في النّهاب والعَوْد وذلك جبلان بين المزدلفة وعرفة، والصّلاة بالمُحَسَّب بعد النّفر عند رجوعهم إلى مكة، والتّأخير إلى النّفر الثّاني آخر أيّام التّشريق، والتّطوع بالهدي، وأن يتدئ برمي بجمرة العقبة ثم يَنْحر هديه ثمّ يحلق أو يقصر، ويستحبّ أيضاً الوقوف بعرفة دون جبالها، فإن وقف على جبالها أجزأه.

\* \* \*

فهن

والإحرام يمنع من (اثني)(٢) عشر شيئاً للرّجال وهي:

لُبْس المَخيط كلّه، وتغطية رأسه، وتغطية وجهه، ولبس الخُفَّين والنَّعلين (المَعْطُوفَي العقِبَين والشَّمْشكين (٢) (٤))(٥)، وحلق الشّعر، وتقليم الأظافر، (والطّيب)(١)، وقتل القمّل وقتل الصيد(٧) والنّكاح.

وأمّا المرأة: فإحرامها في وجهها وكفّيها، ويمنعها (إحرامها)(٨) من ثمانية أشباء:

<sup>(</sup>۱) الرَّمَل: أن يَثِب على رجليه وثباً وهو فوق المشي ودون العَدُو. (حلية الفقهاء، ص١١٨).

<sup>(</sup>٢) ب: إحدى.

<sup>(</sup>٣) الشمشكين: ما يجعله الزعاة في أرجلهم يتقون به حفا الأرض. (تحصيل ثلج البقين، ص٨٧).

<sup>(</sup>٤) هنا في أ زيادة: ﴿والجمشكينِ ﴿ وقد بحثت عن هذه الكلمة فلم أَجَّد لَهَا أَثْراً.

 <sup>(</sup>٥) في ب: «الشراكين» وفي ك: «المخيطين المشكشكين».
 والشِراك سير النعل الذي على ظهرها. (معجم متن اللغة، ٣١٢/٣).

<sup>(</sup>٦) غير موجود في ب وك.

<sup>(</sup>٧) هنا في ب زيادة: «ومش الطيب».

<sup>(</sup>۸) غیر موجود فی ب.

تغطية وجهها بنِقاب أو بُرْقع، ومن لبس القفّازين، ومن حلق الشّعر من أيّ المواضع كان، ومن تقليم الأظافر، ومن قتل القمّل، ومن الوَطْءِ. الصّيد، ومن الطيب<sup>(۱)</sup>، ومن الوَطْءِ.

\* \* \*

فهبى

ويُبْطِل الحجّ أربعة أشياء:

الجماع وما في معناه بعد الإحرام وقبل رَمْي جمرة العَقبة، وتَرك النيّة عند الإحرام، وأن يحلّ منه (بالإحصار من غير عُذر)<sup>(۲)</sup>، والرّابع: أن يفوته الحجّ (بعد إحرامه)<sup>(۳)</sup> (فيتحلّل منه)<sup>(٤)</sup> بعمل (عمرة)<sup>(٥)</sup>، وإذا نوى قطع الحجّ بعد إحرامه فإنّه لا ينفعه ولا يقطع ذلك حجّه. وأمّا الردّة: فلا تختصّ بالحج بل تبطل دينه كلّه<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) في ب: «ومسّ الطيب».

<sup>(</sup>۲) في ب: «بإحصار من عذر».

<sup>(</sup>٣) غير موجود في ٻ وُك.

<sup>(</sup>٤) في ك: «فيتحلَّل بعد الإحرام».

<sup>(</sup>٥) في ب وك: «العمرة».

<sup>(</sup>٦) في ج زيادة: «وبضرب عنقه».



إعلم أنّ الجهاد مأخوذ من الجَهد وهو التّعب، فمعنى الجهاد في سبيل الله عزَّ وجلَّ: المبالغة في إتعاب النّفس في ذات الله تعالى، فكلّ مَن أتعب نفسه في ذات الله فقد جاهد في سبيله. إلاّ أنّ الجهاد في سبيل الله إذا أُطلق فلا يقع بإطلاقه إلاّ على مجاهدة الكفّار بالسّيف حتى يدخلوا في الإسلام أو يُعطوا الجِزية عن يد وهم صاغِرون. والجهاد فرض كفاية يحمله من قام به (من الناس)(۱).

#### \* \* \*

# (فهل)۳

ولوْجوب الجهاد ستّة شروط لا يجب إلاّ بها فمتى انْخَرِم واحد منها سقط وجوبه وهي:

الإسلام، والعقل، والبلوغ، والحُريّة، والذكوريّة والاستطاعة، وقيل: (إطاقة)(٣) القتال مُراهِقاً(٤) كان أو بالغاّ.

#### \* \* \*

(١) غير موجود في ج وك.

<sup>(</sup>۲) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٣) ني ب: «طاقة».

 <sup>(</sup>٤) راَهن الغُلامُ: قارَب الاحتلام ولم يَحْلَم بعد فهو مُراهِن وراهِن وهي مراهِقة وراهِقة.
 (معجم متن اللغة، ١٦٤٤/٢).

### فهبر

ولا يُجاهِد الابن إلاّ بإذن أبويه ولا المِديان إلاّ بإذن غُرَمانه، ولا العبد إلاّ بإذن سيده.

وللجهاد فرائض يجب الوفاء بها وهي: الطّاعة للّإمام، وترك الغُلول<sup>(۱)</sup>، والوفاء بالأمان، والتّبات عند الزّحف، وأن لا يفرّ واحد من اثنين.

#### \* \* \*

### فهن

والغنيمة تُستحق بستّة أشياء: الإسلام، والحريّة، والعقل والذّكورية، وشهود الوَقْعة، والفتح بالقَهر والغلبة (٢).

### \* \* \*

## فهن

والجِزية (٣) تجب بسبعة (أشياء)(٤): الكفر، والمقام عليه بدار الإسلام، والعقل، والبلوغ، والحريّة، والذكورية، والقدرة على الأداء.

وقَدْرُها أربعة دنانير على أهل الذِّهب وأربعون درهماً على أهل الورِق.

#### \* \* \*

(١) غَلَّ: من المَغْنم غُلولاً، إذا خان فيه، والغلول والإغلال الخيانة، إلا أنّ الغلول في ترتيب المعرب للمطريزي ص١١٩).

<sup>(</sup>۲) في ب: «وبالغلبة».

 <sup>(</sup>٣) الجزية: هي ما ألزم الكافر من مال لأمنه باستقراره تحت حكم الإسلام وصونه.
 (شرح حدود ابن عرفة، ٢٢٧/١).

<sup>(</sup>٤) في أ وج: «شروط».

فهن

والكفّار في أخذ الجزية على ثلاثة أصناف: صنف تؤخذ منهم باتّفاق، وصنف لا تؤخذ منهم باتّفاق، وصنف مختلف (فيه)(١).

فأمّا الذين تؤخذ منهم باتّفاق: فأهل الكتاب (و)(٢)المجوس من العَجَم.

وأمّا الذين لا تُؤخذ منهم باتّفاق: فكفّار قريش والمرتدّون. وأمّا المُختَلف فيهم: فمُشْركو العرب ومّن دان بغير الإسلام من العرب، (فذهب) مالك: (إلى أنّ) الجزية تؤخذ منهم، وذهب ابن وهب وابن حبيب: إلى أنّه لا تؤخذ منهم الجزية، قال ابن حبيب: إكراماً لهم (٥).

\* \* \*

فهن

وأمّا مَن يُكره (قتلهم)<sup>(٢)</sup> فأربعة: النّساء، والصّبيان، [والكبير الفاني والمجنون الذي لا يعقل. وأمّا الرّهبان<sup>(٧)</sup>: فإنّه اختلف فيهم، فرُوِي عن مالك: أنّه كره قتلهم، وروي: أنّه رأى قتلهم]<sup>(٨)(٩)</sup>.

\* \* \*

(١) في أ وج: "فيهم".

(۲) ب: «ف*ي*».

(٣) أوج: «قمذهب».

(٤) ب: «أنّه.

<sup>(</sup>٥) راجع: «الشوادر والزيادات» ٣/٦/١، «المنتقى» ١٧٢/٢، «عقد الجواهر» ٣٢٦/١ . . ٣٢٧.

<sup>(</sup>٦) ني ب وك: «قتله».

<sup>(</sup>٧) الرّهبان: جمع راهِب وهو عابد النصارى. (المغرب في ترتيب المعرب، ص١١٨).

 <sup>(</sup>A) فى ب: «والعبيد والذين خرجوا للتجارة والذين أُجروا أنفسهم».

<sup>(</sup>٩) انظر: «المدوّنة؛ ٦/٢، «النوادر والزيادات؛ ٦٠/٣.

فهل وأمّا مَن لَا يُسهم (١٦) لهم فخمسة: النّساء، والصّبيان، والعبيد الذين خرجوا للتّجارة والذين أجّروا أنفسهم.

<sup>(</sup>١) السَّهُم: النَّصِيب، وأَسْهَمْت له: أعطيته سهماً. (المصباح المنير، ص١٥٣).



إعلم أنّ الأيمان تنقسم (ثلاثة) (١) أقسام: مباحة، ومكروهة، ومحظورة. فالمباحة: الحَلف بالله تعالى أو باسم من أسمائه الحُسنى أو بصفة من صفاته العُلى.

والمكروهة تنقسم (قسمين)(٢): قسم لا شيء (عليه)(٣) فيه إلآ الاستغفار كقوله: هو يهودي أو نصراني إن فعل (كذا)(٤). والقسم النّاني: أن يحلف بالطلاق أو بالعَيّاق إن فعل كذا وكذا فيلزمه إن حَنِث.

والمحظور (أن يحلف) (٥) باللات والعُزّى والطّواغيت (٦).

\* \* \*

ففهن

ويُراعى في الأيمان أربعة أشياء: النّية (ثمّ)(٧) البِساط وهو السّبب الذي لأجله حَدَث اليمين، ثمّ العادة، ثمّ اللّفظ.

<sup>(</sup>١) في أب وك: «على ثلاثة».

<sup>(</sup>۲) في ب: «على قسمين».

<sup>(</sup>٣) غير موجود نبي ب وك.

<sup>(</sup>٤) في ب: «كذا وكذا».

<sup>(</sup>a) ب: «العلف».

<sup>(</sup>٦) في ج زيادة: «فيجب عليه التعزير».

<sup>(</sup>٧) في ب: قولا.

## فهن

والأيمان على (١) ستّة أقسام: عَقد اليمين، وتوكيد اليمين، ولغو اليمين، والكذب في اليمين، ولُغز اليمين، والاستثناء في اليمين.

أمّا عقد اليمين؛ فكقول القائل: والله لا فعلت(٢)، ووالله لأَفْعَلَنَّ.

والتّوكيد تكرارها.

واللّغو: أن يحلف على شيء (يوقنه)(٣) ثمّ يتبيّن له خلافه. وقال بعض أصحابنا: إنّ قول القائل: لا والله وبلى والله من اللّغو.

واللّغز (في اليمين)(٤): أن يحلف ليدفعن إليك حقّك يوم الجمعة وينوي اليوم الذي تقوم فيه السّاعة، فهذا مكروه ولا يقع به حنث.

والكذب معلوم.

والاستثناء قول الحالف بعد يمينه: إن شاء الله تعالى، وسواء نواه قبل (اليمين) أو في أَضْعافها أو بعد فراغِه منها إذا وصله بها على المشهور، ولا يكون الاستثناء إلا في اليمين بالله تعالى وكذلك اللّغو.

#### \* \* \*

## فهع

و(كفّارتها)<sup>(١)</sup> أربعة أنواع: ثلاثة مخيّر فيها، والرّابع مُرَتَّب بعدها وهو الصّيام.

<sup>(</sup>١) في ب: التنقسم على ١.

<sup>(</sup>٢) في ب زيادة: ﴿كذا وكذا».

<sup>(</sup>٣) في ب: اليتيقنه!.

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>۵) فی ب: یمینه.

<sup>(</sup>٦) في أ رج: «كفارته».

(فالنَّلاثة)<sup>(١)</sup> أنواع:

عَنْق رقبة مؤمنة تكونُ رِقًا كلّها يَعْتِقُها (عن)(٢) الكفّارة (وحدها)(٣).

و(النّوع)<sup>(٤)</sup> النّاني: الكِسُوة، (يَكسو)<sup>(٥)</sup> عشرة مساكين إن كانوا رِجالاً (فثوبا)<sup>(١)</sup> ثوبيًا، وإن كنّ نساء (فثوبين)<sup>(٧)</sup> ثوبين، دِزْع وخِمار لكلّ امرأة منهنّ.

و(التّرع) (٨) التّالث: الإطعام يُطْعِم عشرة مساكين مُدَّا مُدَّا لكلّ مسكين بالمدّ (الأَضغر) (١)، وذلك بالمدينة وسائر الأمصار وَسَطاً من الشّبع وهو (رِطلان) (١٠٠) بالبغدادي، ويكون نوعه من وسط قوت أهل ذلك البلد.

فإن لم يقدر صام ثلاثة أيّام مُتتابِعات فإن فرّقها أَجْزَأَت عنه.

<sup>(</sup>١) في ب وك: ﴿وَالنَّالِاتُهُۥ

<sup>(</sup>٢) ب: على.

<sup>(</sup>٣) غير موجود في ب وك.

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٥) ب: تكسو.

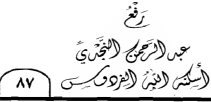
<sup>(</sup>٦) ني ب: «ثوبا».

<sup>(</sup>٧) ني ب: «ثوبين».

<sup>(</sup>۸) غیر موجود فی ب وك.

<sup>(</sup>٩) ني ب: «الصغير».

<sup>(</sup>١٠) في ب وك: «رطل وثلث». وانظر: «التلقين»، ص١٠١، و«الخصال الصغير»، ص٥٩.



### (اللُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اعلم أنّ النذر ينقسم على أربعة أقسام: نَذْرٌ في طاعة يلزم الوفاء به. ونذر في معصية يَحْرُم الوفاء به. ونَذْرٌ في مكروه يُكُره الوفاء به.

ونذر في مباح فهو مخيّر فيه.

\* \* \*

# فهن

والمَنْذُور نوعان: مَجْهُولٌ ومعلوم.

فالمجهول: ما لا يَتَبَيَّن نوعه، مثل: أن يقول: لله علميّ نذرٌ ولا يبيّن ما هو، فهذا فيه كفارة يمين.

والمعلوم: ما يُبَيّن مخرجه لفظاً أو نيّةً؛ فيلزمه ما سمّاه أو نواه إنْ كان طاعة.

|   |   |   |   |   | _ |
|---|---|---|---|---|---|
|   |   |   |   |   |   |
|   | ш |   |   |   | ш |
| _ | _ | _ | _ | _ |   |

## (للُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اعلم أنّ الأضحية سنّة مؤكّدة على من وجدت فيه خمسة أشياء: الإسلام، والحربّة، والقدرة عليها، وكونها حلالاً غير حرام، ودخول أيّام النَّخر.

### \* \* \*

## فهن

ولا تكون إلا من بهيمة الأنعام، وأفضلها الكبش الأبيض الفَحْل الأَقْرن الأَعْين (١)، الذي يمشي في سواد وينظر في سواد ويشرب في سواد (٢).

وفحول الضّأن أفضل من خصيانها، وخصيانها أفضل من إناثها، وإناثها أفضل من (فحول)<sup>(۱)</sup> المعز، و(فحول)<sup>(۱)</sup> المعز أفضل من خصيانها، وخصيانها، وخصيانها أفضل من إناثها، وإناثها أفضل من البقر، ثمّ على هذا التّرتيب.

<sup>(</sup>١) المراد به: الواسع العين. (الفواكه الدواني، ٣٧٩/١).

<sup>(</sup>٢) يعنى: أنَّ قوائمه وبطنه وما حول عينيه أسود. (الفواكه الدواني، ٣٧٩/١).

<sup>(</sup>٣) في ب: «ذكور».

<sup>(</sup>٤) ني ب: «ذكور».

ولا يجزئ فيها دون التَّنيّ (١) إلا في الضّأن فإنّ جذعها يجزئ، واختلف في سنّه، فقيل: (ابن سنة، وقيل: ابن عشرة أشهر) (١)، وقيل: ابن شانية أشهر، (وقيل: ابن سنّة أشهر) ولا يجزئ فيها عمياء، ولا عوراء (٥)، ولا عرجاء، ولا عجفاء (١)، ولا المريضة البيّن مرضها، ولا المكسورة القرن إذا كان يدمي (٧)، ولا المكسورة الأسنان بالمقرع إلاّ أن يكون من هَرَم فإنّها تجزئ، وأمّا قطع الأذن والذنب فقال (ابن الموّاز (٨): الشلث يسير والنصف كثير، وقال ابن حبيب: الرّبع يسير والثّلث كثير) (١) (١).

#### \* \* \*

# فهن

وأيام النّحر ثلاثة أيام، يوم النحر ويومان بعده، ويجوز أن يضحّي من

<sup>(</sup>۱) الثنيّ من الضأن والمعز: ما قد أثني وهو ابن سنتين أو دخل في سنتين أو نحوها، وكذلك البقر، وقيل: إذا دخل في السنة الثالثة فهو الثنيّ من البقر، وقيل: إذا دخل في الرابعة، والثني من الإبل: ما قد ألقى ثنيته أيضاً وهو ابن خمس سنين، وقيل: ستّ سنين. (الكافى لابن عبدالبرّ، ص١٧٤).

<sup>(</sup>۲) في ب وك: «ابن سبعة أشهر».

<sup>(</sup>٣) غير موجود في ب وك.

<sup>(</sup>٤) راجع: «النوادر والزيادات» ٣١٨/٤، «الفواكه الدواني» ٣٧٨/١.

 <sup>(</sup>٥) هي الفاقدة جميع أو معظم نور إحدى عينيها، ولو بقيت الحدقة. (الفواكه الدواني، ٣٧٩/١).

<sup>(</sup>٦) هي التي لا شحم لها ولا مخ في عظامها لهزالها. (الكافي، ص١٧٥).

<sup>(</sup>٧) أي: لم يبرأ. (الفواكه الدواني، ٧٩/١).

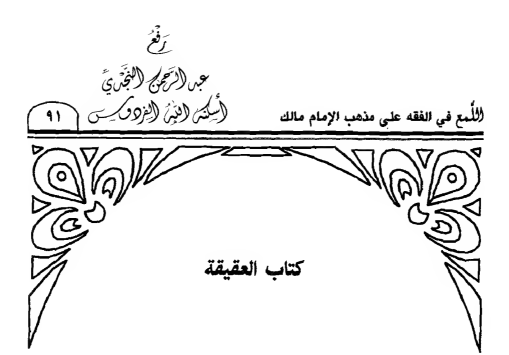
<sup>(</sup>٨) هو أبو عبدالله محمد بن إبراهيم الإسكندري، المعروف بابن المواز، توفي سنة ٢٦٩هـ، له «الموازية في الفقه».

<sup>(</sup>٩) في ب: «ابن حبيب الربع يسير والثلث كثير، وقال ابن مواز: النصف كثير والثلث يسير».

<sup>(</sup>۱۰) راجع: «النوادر والزيادات» ٣١٦/٤، «البيان والتحصيل» ٣٤٨/٣، «الذخيرة» الذخيرة» ١٤٨/٤.

طلوع الفجر إلى غروب الشمس (في)(١) اليومين اللَّذَيْن بعد يوم النحر، وأمّا يوم النحر: فلا يضحي إلاّ بعد طلوع الشمس والخُطْبة وبعد ذبح الإمام.

(۱) ني ب: «من».



اعلم أنّ العقيقة مستحبّة غير واجبة. وهي شاة كاملة عن كلّ مولود ذكراً كان أو أنثى، وتذبح في سابع المولود إذا سبقت الولادة (فجره)(١) وإن تأخّرت عنه ألغى ذلك اليوم وحسب سبعة أيّام بعده.

وحكمها حكم الضّحايا، ولا يجوز فيها من العيوب إلا ما يجوز في الضّحابا.

(١) في ب: «الفجر».



اعلم أنّه يُراعى في الذبائح خمسة أشياء:

موضع الذِّكاة، وصفتها، وما يذكِّي به، وما يذكِّي، ومَن يذكِّي.

فأمّا موضع الذكاة: (فإنّ)(١) ما بين اللّبة(٢) والمنحر(٣) منحر ومذبح، ومّن أخطأ وردّ الغَلْصمة(٤) إلى البدن فلا تؤكل عند ابن القاسم، وقال ابن وهب: تُؤكل(٥).

وأمّا صفة الذّكاة: فأنْ يقطع الودجين<sup>(٢)</sup> والحلقوم، فإن قطع الحلقوم دون الأوداج أو الأوداج دون الحلقوم لم تؤكل، وروي عن ابن كنانة<sup>(٧)</sup> أنّه إن قطع نصف الحلقوم أجزأه وبه قال ابن حبيب، وقال سحنون: لا يجزيه إلاّ أن يقطعه كلّه<sup>(٨)</sup>.

ا في ب: «فإنها».

<sup>(</sup>٢) اللبة: وسط الصدر والمُنْحر. (تاج العروس، ٣٩٤/٢).

 <sup>(</sup>٣) المنحر: من البعير حيث يبدو الحلقوم من أعلى الصدر وموضع نحر الهدي. (معجم متن اللغة، ٥/٤١٥).

<sup>(</sup>٤) الغلصمة: آخر الحلقوم. (معجم متن اللغة، ١٤٤٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: «البيان والتحصيل» ٣٠٩/٣.

<sup>(</sup>٦) الودجين: مثنى ودج، وهو عرق في العنق. (القاموس المحيط، ص٢٣٤).

<sup>(</sup>٧) هو عثمان بن عيسى بن كنانة أبو عمر، من فقهاء المدينة، أخذ عن مالك، توفي سنة

<sup>(</sup>٨) انظر: «البيان والتحصيل» ٣٠٨/٣ ـ ٣٠٩، «عقد الجواهر» ٣٩٤/٢.

وأمّا الذي يذكّى به: (فأن)<sup>(۱)</sup> يكون ممّا ينهر الدّم ويحصل به القطع كالسّيف والسّكين و(كالزجاج)<sup>(۲)</sup> و(الحجر)<sup>(۳)</sup>، والقصب الذي له حدّ يفعل ما يفعله (محدّد)<sup>(1)</sup> السّلاح. ولا يجوز التّذكيّة بسنّ ولا ظفر متّصل بالمذكي ولا منفصل.

وأمَّا ما يذكَّى؛ فأربعة أصناف:

فصنف يذبح ولا ينحر: وهو الطّير والغنم.

وصنف ينحر ولا يذبح: وهو الإبل.

وصنف ينحر ويذبح: وهو البقر.

وصنف لا يذبح ولا ينحر: وهو الصّيد إذا كان غير مقدور عليه وذكاته العَقُر<sup>(ه)</sup>.

وأمّا مَن يُذَكّي؛ فمن اجتمعت فيه أربعة شروط: أن يكون مسلماً أو كتابياً، والنية والعقل، والرّابع: أن يكون عارفاً للتذكية قادراً عليها سواء كان بالغاً أم لا ذكراً أم أنثى.

\* \* \*

فهن

وشرائط الذِّكاة ثلاثة أشياء:

قطع الحلقوم والودجين.

وأن يكون قطعهما في نسق واحد (لا)(١٦) يرفع الشَّفرة قبل تمامها (ثمّ

<sup>(</sup>۱) في ب: «فإنّه».

<sup>(</sup>٢) في ب: «الزجاجة».

<sup>(</sup>٣) غير موجود في أوج.

<sup>(</sup>٤) في أ وج: «محدود».

<sup>(</sup>ه) العَقْر: كالجرح وفيه لغتان: عَقَرٌ وعَقْرٌ بفتح قاف وإسكانها، وفرس عَقير وخيل عُقْر، أي: معقورة (ثلج اليقين، ص١٠٨).

<sup>(</sup>٦) في ب وك: «ولا».

يردها) (۱) ، واختلف إذا رفع يده قبل تمام الذّكاة ثمّ ردّها، فقال ابن حبيب: تؤكل الذبيحة إن كان ذلك بالقُرب، واختلف فيه قول سحنون، فقال مرّة: لا تؤكل وإن ردّ يده بقُرْب ذلك، ومرّة كرهها (۲). والنّالث: أن تكون الشّفرة حادّة غير معذّبة.

\* \* \*

فهن

ومن سنن الذّبح خمسة أشياء: إِحْدَاد الشّفرة، واستقبال القِبْلة، وأن يضع رجله على صفحة (٣) عنقها، والتّسميّة، والصّبر عليها حتى تَبرد ثمّ تُسْلخ.

\* \* \*

فهبى

والمريضة إذا ذكيت ووجد منها علامات الحياة فإنها تؤكل، وذلك أن تَطُرف (٤) بعينها أو تَرْكُض برجلها أو تُحرِّك ذنبها أو (تستفيض) (٥) نفسها في جوفها أو أنفها، وإن سال دمها أو اخْتَلَجت (٢) (بظلفها) (١٥/١٠) لم تؤكل. وأمّا الصّحيحة: فإنّها تؤكل إذا سال دمها عند الذّبح وإن لم تتحرك؛

لأنّ حياتها مَعْلومة.

<sup>(</sup>١) غير موجود في ب وفي أ: الويردّها؟.

<sup>(</sup>٢) راجع: «النوادر والزيادات» ٣٦١/٤، «المنتقى» ١٠٧/٣، «الذخيرة» ١٣٧/٤.

<sup>(</sup>٣) في ج: الصحفة».

 <sup>(</sup>٤) الطَّرَف: إطباق الجفن على الجفن، وطَرف يَطْرِف طرفاً لَحَظ، وقيل: حرّك شُفْره ونظر. (لسان العرب، ١١٣/٩).

<sup>(</sup>٥) أرج: «تستفيظ».

<sup>(</sup>٦) الاختلاج: الاضطراب والتحرّك. (لسان العرب، ٢٥٩/٢).

<sup>(</sup>٧) في ب: «أضلافها» وفي ك: «بصاحبها».

 <sup>(</sup>٨) الظُّلف: من كلّ ما اجّترٌ من بَقر أو شاء وشبهها، كالحافر للفرس والقدم للإنسان والجمع أظلاف. (معجم متن اللغة، ٣/٩٦٢).

### اللُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اعلم أنّ الصيد ينقسم (قسمين)(١): بَرِيّ وبحريّ.

فالبحري:: يؤكل جميعه من غير تفصيل صاده مسلم أو كتابي أو مجوسي.

وصيد البرّ على ثلاثة أقسام: صيد مسلم، وصيد كتابي، وصيد مجوسي.

فصيد المسلم يؤكل جميعه جملة من غير تفصيل إذا سمّى الله تعالى وأدرك ذكاته أو تدميه الجوارحُ (٢) ولم يُفَرط. وصيد المجوسي لا يؤكل جملة بغير تفصيل.

واختلف في صيد الكتابي على ثلاثة أقوال؛ فقيل: (يؤكل، وقيل: لا يؤكل)(٢)، وقيل: يُكره أكله(٤).

#### \* \* \*

(۱) في ب: اعلى قسمين.

<sup>(</sup>٢) الجوارح: هي الصوائد (كالكلب) واحدتها جارحة؛ لأنّها تجرح الصيد، أي: تكتسب (الغريبين في القرآن والحديث للهروي، ٣٢٨/١).

<sup>(</sup>٣) في ب: "فقيل: لا يؤكل، وقيل: يؤكل".

<sup>(</sup>٤) راجع: «المدونة» ١٧/١، «النوادر والزيادات» ٣٥٢/٤، «عقد الجواهر» ٣٧٩/٢.

فهع

و(للصيد الذي يجوز صيده ثلاثة أوصاف)(١): كونه وحشيًّا، وأن لا يقدر عليه إلا بآلة الصيد، والتَّالث: أن يكون مباحاً صيده وأكله.

\* \* \*

فههر

وأمّا ما يصاد به (فشيئان)<sup>(۲)</sup>: الجوارح المُعَلَّمة والسِّلاح. والجوارح أربعة: الكِلاب والبزّاة<sup>(۳)</sup> والصُّقور والفُهود، ولا يجوز صيد ما ليس بمُعَلَّم.

وللجوارح أربعة أوصاف: أن يكون مُعلَّماً، وأن يُرْسِله صاحبه، وأن ينوي الاصطياد به، وأن يسمّي الله تعالى. وشرائط الاصطياد بالسِّلاح أربعة أشياء: أن يكون محدّداً، وأن يُصيب بحدّه، وأن ينوي الاصطياد، وأن يسمّى الله عزَّ وجلَّ.

<sup>(</sup>١) في ب: «الصيد الذي يجوز صيده ثلاثة».

<sup>(</sup>٢) في ب: «فقسمان».

<sup>(</sup>٣) الباز والبازي: من جوارح الطير الصائدة، وهو أحمر العينين أصفر الرجلين أسفع الرأس أدبس الظهر والكتفين والجناحين، والذنب أبيض الصدر مع توشيم (معجم متن اللغة، ١/٨١٣).

### (اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اعلم أنّ الأطعمة كلّها مباحة إلاّ أربعة أشياء: لحم الآدمي، ولحم الخنزير، والميتة التّي لم تُذَكَّى من حيوان البرّ والطّير والسّباع، والرّابع: النّجاسة (أو)(١) ما خالطته النّجاسة.

### \* \* \*

## فهن

وأمّا ما يكره أكله (كراهية)(٢) شديدة؛ فخمسة أشياء: الحُمُر الأهليّة، والبِغال، وسِباع الوحش، والخيل ولكن هي دونها في الكراهيّة، وشحوم اليهود.

واختلف أصحابنا فيما يسقى بالماء النّجس أو ما غُذّي بالطّعام النّجس على قولين؛ المشهور: أنّه حلال.

#### \* \* \*

## فهبى

والأشربة كلُّها حلال مباحة إلاّ ثلاثة أشياء: كلُّ مسكر من أيّ الأشربة

<sup>(</sup>۱) في ب: «و».

<sup>(</sup>۲) في أ وج; «كراهة».

كان، والمائع النّجس (فلا)<sup>(۱)</sup> يجوز بيعه ولا (شراءه)<sup>(۲)</sup>، والنّالث: الماء المشكوك فيه وهو الماء اليسير تقع فيه نجاسة ولم تغيّره، (فقد)<sup>(۳)</sup> اختلف أصحابنا فيه على قولين: بالتّنجيس وعَدَمِه (٤).

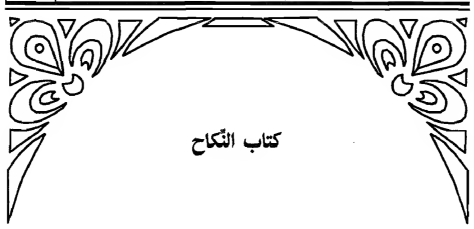
<sup>(</sup>۱) في ب: «ولا».

<sup>(</sup>۲) في ب: «شريه».

<sup>(</sup>٣) نبي ب: «و».

<sup>(</sup>٤) راجع: «الكافي»، ص١٥ ـ ١٦، «عقد الجواهر» ٨/١.

### (اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اعلم أنّ النّكاح ينقسم قسمين: صحيح وفاسد.

فالصّحيح: ما أجازه القرآن والسّنة.

والفاسد ينقسم (ثلاثة)(١) أقسام:

نكاح فسد (لعقده) $^{(7)}$ ، (ونكاح فسد لصَداقه) $^{(9)}$ ، ونكاح فسد لشروط اقترنت به.

فأمّا ما فسد لعقده؛ فينقسم قسمين: قسم متّفق على فساده، وقسم مختلف فيه.

فالمتّفق على فساده، مثل: نكاح مَن لا يحلّ له نكاحها من ذوات المحارم من نَسَب أو رضاع (٤)، ومثل: نكاح المرأة في عِدَّتها أو على ابنتها أو أمّها أو أختها أو عمّتها أو خالتها، ونكاح المجوسيّة والأمّة النّصرانية، فهذا القسم (يُفْسَخ) (٥) فيه النّكاح قبل البِناء وبعده بغير طلاقي ويكون فيه المُسَمَّى.

<sup>(</sup>۱) نی ب: «علی».

<sup>(</sup>٢) في ب: «عقده».

<sup>(</sup>٣) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٤) هنا في ب زيادة: «وملك ونكاح».

<sup>(</sup>٥) في بُ وك: "ينفسخ".

والمختلف في فسادِه، مثل: نكاحُ الشِّغار<sup>(۱)</sup> والمُحْرِم ومَن نكح على خِطْبة أخيه وما أشبه ذلك.

وأمّا ما فسد لصَدَاقه، فمثل: أن يتزوّجها بعبده الآبق<sup>(۲)</sup> أو بَعِيره الشّارد<sup>(۳)</sup> أو (بثمرته التي لم يَبْدُ صلاحها)<sup>(1)</sup> فهذا القسم (يُفسخ)<sup>(0)</sup> قبل البناء ويَثْبُت بعده ويكون لها صَداق المِثْل.

وأمّا ما فسد لشروط اقترنت به؛ فمثل: أن يتزوّجها على أن لا نفقة لها أو لا مَبيت لها، أو على أن  $(V)^{(1)}$  يؤثر عليها (غيرها) $(V)^{(1)}$  فإن فعل ذلك (فسخ) $(V)^{(1)}$  النّكاح قبل البناء ويَثبت بعده (وتبطل الشروط) $(V)^{(1)}$ .

\* \* \*

فهبح

والذي يحلُّ به وطء المرأة شينان: نكاح أو مِلْك.

فالملك (يجوز)(١٠٠ في المسلمات والكتابيات فقط.

والنكاح في المسلمات والحرائر الكتابيات (فقط)(١١١).

والمسلمات ضربان: حرائر وإماء، فالحرائر يجوز نكاحهن على

<sup>(</sup>۱) الشِغار: أن يُشاغِر الرّجلُ الرجلُ، وهو أن يزوّجه حَريمته على أن يزوّجه الآخر حريمته ولا مَهْرَ إلاّ هذا. (المغرب، ص١٤٥).

<sup>(</sup>٢) أَبَق العبد: هَرَب. (المغرب، ص١٥).

<sup>(</sup>٣) شَرَدَ البعيرُ شُروداً: نَدّ ونَفَر. (المصباح المنير، ص١٦١).

<sup>(</sup>٤) في ب: «بثمرة لم يبدو صلاحها».

<sup>(</sup>٥) في ب: «ينفسخ».

<sup>(</sup>٦) غير موجود في أ.

<sup>(</sup>٧) غير موجود في أ وج.

<sup>(</sup>٨) في ب: ﴿انفسخ ٩.

 <sup>(</sup>٩) في ب: "وبطل الشرط".

<sup>(</sup>۱۰) فيّ أ: «يكون».

<sup>(</sup>۱۱) غير موجود في ب.

الإطلاق، ولا يجوز في الإماء إلا بشرطين: عدم الطَّوْل وخوف العَنَت، والطَّول الصَّداق والنّفقة في أحدِ (مذاهب)(١) أصحابنا، والعنت الزّنا، وقيل: الطَّوْل الصَّداق وإنْ عَجَز عن النّفقة(٢).

ولا يحلّ لغير المسلم نكاح امرأة مسلمة حُرّة كانت أو أَمة، ولا مِلك أمة مُسْلمة وإنّما يختص بهذا المسلمون.

#### \* \* \*

## فهن

والنَّساء على ضربين: أبكار وثُيُّب.

فالأبكار على ثلاثة أقسام: (ذوات)<sup>(٣)</sup> أب و(ذوات)<sup>(٤)</sup> وصيّ واللآتي لا أب (لهنّ)<sup>(٥)</sup> ولا وصيّ <sup>(١)</sup>. فأمّا (ذوات)<sup>(٧)</sup> الأب: فلا يزوّجهنّ غير الأب، وأمّا ذوات الوصيّ: فلا يزوجهنّ الوصيّ إلاّ بعد البلوغ. واللّاتي لا أب لهنّ ولا وصيّ يزوجهنّ السّلطان وأولياؤهنّ بعد البُلوغ.

وأمّا الثيّب: فلا يخلو إمّا أن تكون مالِكة أمر نفسها أم لا، فإن كانت مالكة أمر نفسها فلا تجبر. واختلف إذا كانت غير مالكة أمر نفسها على قولين (٨).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) في أ: «مذهب».

 <sup>(</sup>۲) راجع: «النوادر والزيادات» ۲۰۱۶، «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي ۱۳٦/۳، «شرح زروق على الرسالة» ۲/۲٪.

<sup>(</sup>۳) ن*ي* ب: «ذات».

<sup>(</sup>٤) ب: «ذات».

<sup>(</sup>ه) ب: «لها».

<sup>(</sup>٦) في ب زيادة: «لها».

<sup>(</sup>۷) ب: ذات.

<sup>(</sup>A) في أ وج: «القولين».

# فهن

وشروط صحّة النّكاح خمسة أشياء: الوليّ والصّداق، وأن يكون من الذي يحلّ تَملُّكه والمُعامَلَة به، وأقلُّه ربع دينار من الذَّهب أو ثلاثة دراهم (من الورِق)(١)، والإعلان والإيجاب والقبول وخُلوّ العقد من شيء يفسده.

\* \* \*

وللصّداق ثلاثة أحوال: إمّا أن يكون مذكوراً عند العقد، أو أن يكون مُفَوَّضاً إلى من (يفرضه)(٢) من زوج أو (زوجة)(٣) أو أجنبي، أو يكون مَسْكُوتاً عنه. فإن كان مذكوراً عند العقد فلا إشكال وإن كان مُفَوَّضاً إلى مَن (يفرضه)(٤) فهو نكاح التّحكيم، وقد اختُلِف فيه على قولين، والمشهور: صِحّته. وإن كان مسكوتاً عنه فهو نكاح التّفويض، ومتى (فرض)(٥) الرّوج صداق المثل<sup>(٦)</sup> لزم ذلك الوليّ والمرأة ولا قول لمن أبي منهما.

فهر والوِلاية على قسمين: (عامّة وخاصّة)<sup>(۷)</sup>.

فالعامّة: ولاية الإسلام.

غیر موجود فی آ وج.

<sup>(</sup>۲) في أ: «يفوضه» وفي ك: «يعقده».

<sup>(</sup>٣) غير موجود في ب وك.

<sup>(</sup>٤) كذا في ج وفي أ: اليفوضه وفي ب وك: العقدمة.

<sup>(</sup>٥) في أ: فوض».

<sup>(</sup>٦) «معنى مهر المثل: القدر الذي يرغب به مثله فيها والأصل فيه اعتبار أربع صفات الدِّين والجمال والحسب والمال، ومن شرط التساوي مع ذلك الأزمنة والبلاد إلاَّ أن تكون لهم عادة مستمرة في تعيين المهر فيصار إليها». (عقد الجواهر، ٢١١/٢).

<sup>(</sup>٧) في ب وك: «خاصة وعامة».

والخاصّة تنقسم (خمسة)(١) أقسام:

أحدُها: ولاية نَسب.

والثّاني: ولاية تقديم، وهي على وجهين: تقديم من قِبَل الأب وتقديم من قِبَل السلطان.

والثَّالث: ولاية عَتاقه.

والرّابع: ولاية السّلطان.

والخامس: ولاية حَضانة.

\* \* \*

## فهه

وللوليّ ثمانية شروط، ستّة منها متّفق على اشتراطها في صّحة الولاية وهي: البلوغ، والإسلام، والعقل، والحريّة، والذّكورية، وأن يكون مالك أمر نفسه. والاثنان المختلف (فيهما)(٢) الرُّشد والعَدالة(٣).

\* \* \*

فهبي

والنّساء (ضربان)(؛): محلّل ومحرّم.

والمحرّم منهنّ ضربان: مُؤَبَّد وغير مؤبّد.

فالمؤبّد منهنّ خمسة: نسب، ورضاعٌ، وصِهر، ولعان، ووطء في عِدّة.

<sup>(</sup>۱) في ب وك: «على خمسة».

ر ۲) فی ب: «فیها». (۲) نی ب: «فیها».

<sup>(</sup>٣) راَّجع: «المنتقى» ٣/٢٧١، «البيان والتحصيل» ١٠٦/٥، «عقد الجواهر» ٤٢١/٢ و٤٢٢.

<sup>(</sup>٤) في ب: «على ضربين».

أمّا النّسب؛ فسبعة أجناس: أمّهات، وبنات، وأخوات، وعمّات، وخالات، وبنات الأخ، وبنات الأخت.

وأمَّا الرِّضاع: فملحق بالنَّسب في كثير من أحواله.

وأمّا الصِّهر؛ فأربع نسوة: أمّ الزّوجة وزوجة الأب، وزوجة الابن، والرَّبيبة وهي بنت الزّوجة إلاّ أنّها لا تحرم بالعقد على أمّها ولكن تحرم بعد الدّخول (بأمّها)(۱)، و(اللّواتي معها)(۲) يحرمن بنفس العقد.

هذا في النّكاح الصحيح، وأمّا الفاسد: فلا يوجِب تحريماً إلاّ أن (ينضاف) (٣) إليه الوطء قَبْل العِلْم بفساده. وأمّا الزّنا واللّواط: فلا يقع بهما تحريم المُصاهَرة على الصّحيح من المذهب.

وأمّا التّحريم الذي ليس بمؤبّد: فهو الذي يكون لعارض يزول بزواله وذلك يرجع إلى (أمرين)(ء)، أحدهما: صفة لأحَدِ الزّوجين يزول التحريم بزوالها. والآخر: صفة في العقد. وجملة ذلك ستة عشر شيئاً؛ أحدها: أن تكون المرأة ذات زوج، والثّاني: أن تكون في عِدّة من زوج رَجعيّة كانت أو بائنة، والنّالث: أن تكون مُسْتَبْرأة من غير الزّوج، والرّابع: أن يكون أحدهما مرتدًّا، والخامس: أن تكون المرأة كافرة (غير)(٥) كتابية، والسّادس: أن يكون الرّجل كافرا أيَّ أنواع الكفر كان، والسّابع: أن تكون أمة)(١٦) كافرة، والنّامن: أن يكونا أو أحدهما في حال إحرام، والنّاسع: أن تكون المرأة أمته أو أمة ولده، والعاشر: أن يكون الرّجل عبداً للمرأة أو للمرأة ألمته أو أمة ولده، والعاشر: أن يكون الرّجل عبداً للمرأة أو للمرأة أمته أو أمة ولده، والعاشر: أن يكون الرّجل عبداً للمرأة أو للمرأة أمته أو أمة ولده، والعاشر: أن يكون الرّجل عبداً للمرأة أو

<sup>(</sup>١) في ب: «على أمّها».

<sup>(</sup>٢) في ب وك: «و الثانية والأولى».

<sup>(</sup>٣) في ب: «يضاف».

<sup>(</sup>٤) في ب: «قولين».

<sup>(</sup>٥) في ب: «أو».

<sup>(</sup>٦) في ب: «المرأة».

ولا يخشى العَنَتَ<sup>(۱)</sup>، والثّاني عشر: أن يكون جامعاً (بين أكثر)<sup>(۲)</sup> من أربع (زوجات)<sup>(۳)</sup>، والثّالث عشر: أن يكون (عنده)<sup>(3)</sup> من ذوات محارمها من لا يجوز له الجمع بينهما وبينه، والرّابع عشر: أن يكون أحدهما مريضاً مَرضاً يُخجَر عليه فيه، والخامس عشر: أن تكون (قد)<sup>(٥)</sup> ركنت إلى غيره، والسّادس عشر فيه خلاف<sup>(۱)</sup>: وهو أن يكون العقد يوم الجمعة والإمام على المنبر.

<sup>(</sup>١) العنت: الزنا. (المصباح المنير، ص٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) في ب: «الأكثر».

<sup>(</sup>٣) غير موجود في ب وج.

<sup>(</sup>٤) في ب: «عبدا».

<sup>(</sup>٥) غير موجود ني ب.

<sup>(</sup>٦) راجع: «النوادر والزيادات» ٤٦٩/١، «البيان والتحصيل» ١٦/١٥.





اعلم أنّ الطلاق على ضربين: كامل وناقص.

فالكامل: طلاق الحرّ، والنّاقص: طلاق العبد. ثمّ كلّ واحد من كِلا الطّلاقين نوعان: رجعي وبائن، فالرجعي: ما دون الثّلاث للحرّ والواحِدة للعبد. ثمّ ينقسم من وجه آخر ثلاثة أقسام: طلاق سُنّة، وطلاق بدعة (١)، ومباح.

فأمّا طلاق السنّة؛ فله سقّة شروط، أحدها: أن تكون المرأة ممّن تحيض مثلها، والثّاني: أن تكون (طاهراً)(٢) غير حائض ولا نُفَساء، والثّالث: أن تكون في طُهر لم تُمَسّ فيه، والرّابع: أن يكون تالِياً لحيض لم يُطلّق فيه، والخامس: أن يطلّق واحدة، والسّادس: (أن يترك ولا يُتبِعها)(٣) طلاقاً (في العدّة)(٤).

ولطلاق البدعة أربعة شروط؛ أحدها: أن يطلّق في حيض أو نفاس، والنّاني: أن يُطلّقها في طهر قد (وطِئها فيه) (٥)، والنّالث: أن يطلّقها ثلاثاً في كلمة واحدة، والرّابع: أن يطلّقها في كلّ طُهْر طلقة.

<sup>(</sup>١) "طلاق السنة: هو الواقع على الوجه الذي أباح الشّرع إيقاعه عليه، والبدعي نقيضه: وهو الواقع على الوجه الذي منع الشرع إيقاعه عليه" (عقد الجواهر، ١٥٠٥).

<sup>(</sup>٢) في ب: «المرأة طاهرة».

<sup>(</sup>٣) في ب: «أن لا يتعها».

 <sup>(</sup>٤) غير موجود في ب وك.

<sup>(</sup>o) في ب: «مسّ فيه».

وأمّا (المباح)(١): فما خَلَت منه شروط البدعة، ومن المباح طلاق اليائسة والصّغيرة ولا يعتبر في هذين وقت.

\* \* \*

## فهبى

ويجب العدّة بثلاثة أشياء: طلاق، وفسخ، وموت.

فيدة الوفاة أربعة أشهر وعشراً للحرّة، وأمّا الأُمّة فشهران وخمس ليال، ويستوي في ذلك<sup>(٢)</sup> المدخول بها وغير المدخول بها، (والحرّة)<sup>(٣)</sup> والأُمّة والصّغيرة والكبيرة، والمسلمة والكتابية في ظاهر المذهب، ولا فرق بين أن يكون الزّوج صغيراً أو كبيراً حُرَّا أو عبداً.

ثمّ العدّة بعد (هذا)(٤) على ثلاثة أضرب: وضعُ حَمْل، وشُهور، وإقراء.

فأمّا (وضع الحمل) (٥): فيستوي فيه سائر المعتدّات فتحلّ به المعتدّة للأزواج وسواء وضعته تامًّا أو (سَقَطاً) (٢) ناقصاً ولا يعتبر (تخطيطه) (٧).

\* \* \*

## فهن

والأقراء الأطهار، وهي ثلاثة: للحرّة المدخول بها وأمّا الأمة فقُرْءان.

<sup>(</sup>۱) في ب: «الطلاق المباح».

<sup>(</sup>٢) هنا في ب زيادة: «الحرّة».

<sup>(</sup>٣) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٤) في ب: «ذلك».

<sup>(</sup>٥) في أوج: «الوضع».

<sup>(</sup>٦) غير موجود في ب وك.

 <sup>(</sup>٧) كذا في ج وك وفي أ: «تخليصه» وفي ب: «بتخطيطه».
 قال في «تحصيل ثلج اليقين» ص١٣٦: «تخطيطه: تصويره».

وأمّا الأشهر؛ ففي ثلاثة مواضع: (في الوفاة)(١) وقد (ذكرناه)(٢)، والثّاني: المعتدّة بثلاثة أشهر وهي التي لم تحض ومثلها يوطّأ، والثّالث: اليائِسة (٣)، وهي التي انقطع عنها الحيض. (و)(٤) يستوي في الثّلاثة الأشهر الحُرّة والأمّة والمسلمة والكتابيّة.

#### \* \* \*

فهل

والخُلع جائز وهو طلاق خلافاً للشافعي رضي الله عنه (٥٠). وصفته أن يوقع الطّلاق بعوض يأخذه من الزّوجة أو ممّن يبذله عنها.

ثمّ له ثلاثة أحوال: حال يَحْرُم (معها عِوض)(٢)، وحال يكره، وحال يُباح.

فأمّا الحال التي يحرم معها العِوَض فأن يكون الزَّوج مُضِرَّا بها مُسيئاً عليها فتبذل له العِوض (لتخلص)(٧) من ظلمه.

وأمّا الحال التي يكره العوض معها: (فأن) (١) يقطع العوض عنها ما يعلم أنّها تستضرّ به إلاّ أنّه لا (يلزمه) (١) ولا يُمْكنها المقام معه فيكره له ذلك.

<sup>(</sup>١) غير موجود في ك.

<sup>(</sup>۲) غير موجود في ب وفي ك: «ذكرناها».

<sup>(</sup>٣) في ب: «الآيسة».

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٥) أي: في قوله: إنّه فسخ، وهو قوله القديم، أمّا الجديد: فهو عنده طلاق. راجع: «العزيز شرح الوجيز» للرافعي ٣٩٧/٨، «الأمّ» للشافعي ٢/٦٠٥، «الإشراف» للقاضي عبدالوهاب ٧٧٥/٢.

<sup>(</sup>٦) في ب: «به العوض» وفي ك: «عنها عوض».

<sup>(</sup>٧) في ب: «للتخلص».

<sup>(</sup>A) في ج: «بأن».

<sup>(</sup>٩) في ك «يلزم».

وأمّا (الحالة التي)(١) تباح العوض معها(٢): فأن يكون (إتيان)(٣) الفُرْقة من قِبَلها.

وطلاق الخُلع باين لا رجعة فيه. ويجوز بالغَرر والمجهول بخلاف البيع والنّكاح.

\* \* \*

فهن

# في التَّمْليك والتَّخْيير<sup>(٤)</sup>

إعلم أنّ التّمليك والتّخيير على قسمين: تمليك تَفْويض وتمليك تخيير.

فأمّا تمليك التفويض؛ فهو أن يقول لها: قد مَلَّكْتُكِ أمركِ (أو)(٥) أمركِ بيدك، ثمّ لا يخلو حالها من خمسة أقسام:

إمّا أن تُجيب بصريح<sup>(٦)</sup> يفهم عنها مرادُها، أو تجيب بلفظ مبهم، أو تفعل ما يدلّ على مرادِها، أو تردّ أو تسكت.

فأمّا الأوّل: فهو أن تجيب بصريح فإنّه يُعمل عليه، ثمّ لا يخلو إمّا أن

<sup>(</sup>١) في ب: «الحال الذي».

<sup>(</sup>۲) في ب: «معه».

<sup>(</sup>٣) في ج: "إتيان آثار» وفي ك: "آثار».

<sup>(</sup>٤) جاء في «القوانين الفقهية»: «...وأمّا التمليك: فهو أن يملّكها أمر نفسها وليس له أن يعزلها عن ذلك، خلافاً للشافعي، ولها أن تفعل ما جعل بيدها من طلقة واحدة أو أكثر، وله أن يناكرها فيما زاد على الطلقة الواحدة.

وأمّا التخيير: فهو أن يخيّرها بين البقاء معه أو الفراق؛ فلها أن تفعل من ذلك ما أحبّت إن اختارت الفراق كان طلاقها بالثلاث؛ فإن قالت: اخترت واحدة أو اثنتين لم يكن لها وسقط خيارها إلاّ أن يخيّرها في طلقة واحدة أو طلقتين خاصّة فتوقعها».

<sup>(</sup>۵) فی ب: «و».

<sup>(</sup>٦) في أ: «بتصريح».

تطلّق واحدة أو اثنين أو ثلاثاً. ففي الواحدة لا مُناكرة (١) له عليها وفي ما زاد له (عليها) (٢) المناكرة بأربعة شروط؛ أحدها: أن يُناكِرها عند سماعه لكلامها أو في الوقت الذي بَلَغه ذلك، النّاني: أن يكون نوى ما يدّعيه عندما ملّكها، النّالث: أن (يحلف) (٣) على ذلك، الرّابع: أن يُمَلِّكها طائعاً من غير شرط سابق أَوْجَب ذلك عليه.

وأمّا القسم الثاني: وهو أن تجيب بلفظ مبهم، كقولها: قبلت أمري؛ فإنّها تُسأل عن مرادها؛ فإن قالت: أردت البقاء على الزّوجيّة قُبِل منها وبطل تمليكها. وإن قالت: أردت طلاقاً، قُبِل منها وكان على ما تقدّم.

وأمّا القسم الثّالث: وهو أن تفعل ما يدُلّ على مرادها، مثل: أن تنقل قُماشَها فيحمل ذلك على الطّلاق ولا يقبل منها إن قالت: لم أُرِدْه.

وأمّا القسم الرّابع: وهو أن تصرّح باختيارها لزوجها فيقبل منها ويسقط تملكها.

وأمّا القسم الخامس: فهو أن تسكت عن جواب أو فعل يقوم مقامه حتى (يَفْترِقا)(٤) أو يطول بهما المجلس، ففيه روايتان؛ إحداهما: إبطال حقها من التّمليك، والأخرى: بقاؤه (٥).

\* \* \*

## فهع

وأمّا تمليك التّخيير(٦)، (فهو)(٧) على ضربين: مُطلق ومُقيّد. فأمّا

<sup>(</sup>١) المناكَرَة: عدم رضا الزّوج بما أوقعته الزّوجة من الطّلاق. (الفقه المالكي وأدلّته، ٨١/٤).

<sup>(</sup>۲) غير موجود في ب وك.

<sup>(</sup>٣) في أ: «تحلف».

<sup>(</sup>٤) في أ وج: «يتفرّقا».

<sup>(0)</sup> رأجع: «المدونة» ٢/٥٧٣، «الكافى» ٢٧٣، «عقد الجواهر» ٢/٥١٥.

 <sup>(</sup>٦) في أ زيادة: "فهو على التخيير".

<sup>(</sup>٧) في أ: «وهو».

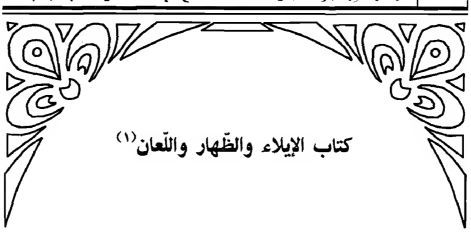
المقيّد: فهو أن يُخَيِّرها في عدد بعينه؛ فليس لها أن (١) تختار زيادة على ما جُعِل لها.

والمطلق: هو التّخيير في النفس، وهو أن يقول لها: اختاريني أو اختاري نفسك، فهذا يقتضي (اختباراً تنقطع) (٢) به العِصمة وهو الثّلاث؛ فإن قالت: اخترت واحدة أو اثنتين لم يكن لها ذلك وبطل خِيارها.

<sup>(</sup>١) في أ: «أن يقول».

<sup>(</sup>۲) فى ب وك: «اختيار ما تنقطع».

111



إعلم أنّ الإيلاء<sup>(٢)</sup> ينقسم ثلاثة أقسام:

قسم يكون فيه مولياً من يوم حلفه.

وقسم لا يكون فيه مولياً إلاّ من يوم ترفعه (٣) إلى السّلطان ويوقِّفُه.

وقسمٌ مختلف فيه، فقيل: إنّه مُولِ من يوم حَلَف، وقيل: من يوم ترفعه (٤) إلى السُّلطان.

فأمّا الذي يكون فيه مولِياً من يوم حَلَف: فهو الذي يحلّف على ترك الوطء بيمين يلزمه بالحنث فيها حكم أكثر من أربعة أشهر (بمدّة مؤثّرة) (٥٠).

وأمّا الذي لا يكون مولياً إلاّ من يوم ترفعه: فهو الذي يحلف بطلاق امرأته (أن يفعل فعلاً) (٦). وأمّا المختلف فيه: فهو الإيلاء الذي يدخل على الظّهار.

ولا يكون الحالف بترك الوطء مولياً إلاّ أن يكون يقصد الضّرر؛ فإن

<sup>(</sup>١) في ب: «فصل في الإيلاء» وفي ك: «فصل في الإيلاء واللعان والظهار».

 <sup>(</sup>٢) الإيلاء: هو الحلّف بيمين يلزّم بالحنث فيها حكم على ترك وطء الزوجة، أو ما يتضمّن ترك الوطء بزيادة أربعة أشهر بمدّة مؤثّرة (الجواهر، ٢٤٤٧).

<sup>(</sup>٣) في ب: «رفعه».

<sup>(</sup>٤) في ب: «رفعه».

<sup>(</sup>a) في ب: «من زيادة بمدّة مؤثّرة».

<sup>(</sup>٢) كذا في ج وك وفي أ: «لن يفعل فعلا»، وفي ب: «أن تفعل فعلا».

لم يقصد الضّرر كمن حَلَف أن لا يطأ امرأته حتى يَفْطِمَ (١) ولدها فليس بمولِ عند مالك وأصحابه (٢).

#### \* \* \*

فهبى

(وأمّا الظّهار)<sup>(٣)(٤)</sup>: فحقيقته تشبيه مُحَلَّلة له بنكاح أو مِلْك، بمحرَّمة عليه للأبد. وهو على أربعة أضرب: تشبيه جملة بجملة، كقوله: أنت عليّ كأمي، وتشبيه جملة ببعض، كقوله: أنت عَلَيّ كظهر أمي، وتشبيه بعض بجملة، كقوله: فرجك عليّ كأمي، وتشبيه بعض ببعض، كقوله: رأسك عليّ كرأس أمّي. وفي التشبيه بمحرمّة غير مؤبّدة خلاف، قيل: طلاق، وقيل: ظهار، وهو المشهور.

ولا تبجب الكفّارة إلاّ بالعود وهو العزم على الوطء، والكفّارة (ثلاثة)<sup>(٥)</sup> أنواع: إعتاق ثمّ صيام ثمّ إطعام. فالإعتاق: (عِتق)<sup>(٦)</sup> رقبة مؤمنة سليمة<sup>(٧)</sup> من العيوب الفاحِشة<sup>(٨)</sup>، والصّيام: صوم<sup>(٩)</sup> شهرين متتابعين، وأمّا الإطعام: فهو إطعام ستّين مسكيناً مُدّاً لكلّ مسكين بمدّ هِشام<sup>(١٠)</sup>.

#### \* \* \*

 <sup>(</sup>١) فطَمَت المُرْضِع الرّضيع فَطْماً: فَصَلَتْه عن الرِّضاع فهي فاطمة، والصّغير: فطيم،
 وأَفْطَم الصبيُّ دخل في وقت الفطام (المصباح المنير، ٢٤٧).

 <sup>(</sup>۲) راجع: «الموطأ» رواية يحيى الليثي ۲۷/۲، «المنتقى» ۲٦/٤.

 <sup>(</sup>٣) الظهار: هو وصف مَن يحل له وطؤها من زوجه أو أمة بأنها عليه كظهر أمه.
 (المنتقى، ٣٧/٤).

<sup>(</sup>٤) في ب: «اعلم أنّ الظهار».

<sup>(</sup>a) في ب: «على ثلاثة».

<sup>(</sup>٦) في ب: "إعتاق».

<sup>(</sup>٧) في ب: «سالمة».

<sup>(</sup>۸) في ب: «الفواحش».(۵) نه به « اد»

<sup>(</sup>۹) في ب: «صيام». (۱۰) قال في «الفواكه الدواني» ۷۹/۲: «وهذا قدر مدّ وثلثين من أمداده ﷺ».

# فهرد

(واللَّعان يجب بثلاثة أوجه)(٢)، وجهان مُجْمَع عليهما ووجه مختلف فيه.

فأمّا الوجهان المجمع عليهما؛ فأحدهما: أن يدّعي أنّه رآها تزني كالمِرْوَد (٢) في المُكْحُلة (١) ثمّ لم يطأها بعد ذلك، النّاني: أن ينفي حملا يدّعي قبله استبراء.

و(أمّا)<sup>(م)</sup> الوجه المختلف فيه: فهو أن يقذفها بالزّنا ولا يدّعي رؤية ولا نفي حمل، فأكثر (الروّاة)<sup>(۱)</sup> يقولون: يحدّ ولا يلاغن، وقال ابن نافع (۷): يلاعن ولا حدّ عليه (۸).

#### \* \* \*

فهن

ويتعلّق باللّعان أربعة أحكام: سقوط الحدّ، ونفي النّسب، وقطع النّكاح تأبيداً، ومنع المُوارثة.

ومَن مات من المتلاعنين ورثه الآخر إن لم يلتعن، وقيل: يرثه وإن التعن، وقيل: لا يتوارثان بعد تمام لعان الزّوج<sup>(٩)</sup>.

<sup>(</sup>١) في ب: «فصل في اللعان».

<sup>(</sup>٢) في ب: «اعلم أنّ اللّعان ثلاثة أوجه».

<sup>(</sup>٣) المرود: العِيل الذي يُكْتحل به. (معجم متن اللغة، ٢٧٦/٢).

<sup>(</sup>٤) المُكْحلة ما فيه الكحل (معجم متن اللغة ٣١/٥).

<sup>(</sup>۵) غیر موجود فی ب.

<sup>(</sup>٦) في أ: «الرواية».

<sup>(</sup>٧) هو أبو محمد عبدالله بن نافع، روى عن مالك وتفقّه به، كان صاحب رأي مالك ومفتى المدينة بعده سمع منه سحنون. توفى سنة ١٨٦هـ. (الديباج، ص٢١٣).

<sup>(</sup>A) راجع: «المدوّنة» ٣/١١٤، «عقد الجواهر» ٢٣/٢، «الذخيرة» ٤/٢٨٧.

<sup>(</sup>٩) راجع: «المدوّنة» ١١٦٨، «الذخيرة» ٣٠٧/٤.

(اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ مَن ارتضع لبن امرأة بكراً كانت أو ثيباً، فإنّها تحرم عليه وعلى ولده وولد ولده من الذُّكران والإناث (ما سَفَلوا)(۱) هي وجميع (ذوات)(۲) محارمها، ومحارم الفحل الذي كان لبنها منه، حاشى بنات إخوتها وأخواتها وبنات إخوة الفحل وأخواته، لأنّ إخوتها أخوال له وأخواتها خالات له وإخوة الفحل أعمام له، وأخواتها عمّات له فليس (أولادهم)(۳) من ذوي(٤) محارمه.

\* \* \*

# فهع

(وتحريمه) (٥) بستّة شروط؛ أحدها: أن يصل اللّبن إلى جوف الرّضيع من أيّ المنافذ كان قليلاً أو كثيراً، وأن يكون من أنثى بكراً أو ثيباً، وأن يكون من بنات آدم، ويكون في الحولين أو زيادة شهر أو شهرين،

<sup>(</sup>١) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>۲) غير موجود في ب وفي ك: «سلفو».

<sup>(</sup>۳) في ب: «أولاده».

<sup>(</sup>٤) نى ب: ذوات.

<sup>(</sup>٥) في ب: «وتحريم الرضاع» وفي ك: «ويحرم الرضاع».

<sup>(</sup>٦) في ب: «يكون اللبن».

وأن يكون اللّبن قُوتاً له دون غيره، وأمّا لو فصل قبل الحولين لم يُحَرّم، وأن يكون اللّبن منفرداً أو غالِباً لم يستهلك عند جمهور أصحابنا، ويحرم من النّسب.

<sup>(</sup>١) في ب وك: "الرّضاع".

### (الْلُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ البيع يكون فساده من خمسة أوجه: منها ما يرجع إلى المَبِيع، ومنها ما يرجع إلى النَّمن، ومنها ما يتعلّق بالمتعاقِدين، ومنها ما يرجع إلى صفة العقد، ومنها ما يرجع إلى (الحالة التي)(١) وقع العقد فيها(٢).

فأمّا ما يرجع إلى المبيع: فأن يكون (ممّا)<sup>(٣)</sup> لا يصحّ بيعه، وذلك خمسة أشياء: الإنسان الحرّ، والخمر، والخنزير، والنّجاسة، وما لا منفعة فيه: نحو خَشاش الأرض<sup>(٤)</sup>، مثل: الخنافِس وما أشبه ذلك. وأمّا ما يُئتفع به كالكلاب والنّجاسة إذا دَعَت ضرورة<sup>(٥)</sup> إلى (شرائها)<sup>(٢)</sup> فقد اختلف في ذلك، فأجيز وكُرِه.

وأمّا (الرّاجع)(٧) إلى النّمن: فأن يكون ممّا لا يحلّ تملّكه.

(و) (٨) الرّاجع إلى المُتعاقِدين: فأن يكونا أو أحدهما ممّا لا يصحّ عقده، كالصّغير والمجنون والسّفيه.

<sup>(</sup>١) في ب: «الحال الذي».

<sup>(</sup>٢) ني ب: «فيه».

<sup>(</sup>۳) في ب: «ما».

<sup>(</sup>٤) خشاش الأرض: هوامها. (ثلج اليقين، ص١٤١).

<sup>(</sup>٥) في ب: «الضرورة».

<sup>(</sup>٦) في ب: «شربها».

<sup>(</sup>٧) في ب: «ما يرجع».

<sup>(</sup>A) في ب: «فأمّا».

وأمّا ما يرجع إلى صفة العقد؛ فأربعة أشياء: الرّبا ووُجُوهه، والغَرر (١) وأبوابُه والمُزابَنة (٢)، وأحكامُها والبيع والسَّلف في عقد واحد.

وأمّا ما يرجع إلى حال العقد؛ فاثنا عشر شيئاً؛ الأوّل: البيع على بيع أخيه، النّاني: النّبايع في حال الخُطبة والصّلاة في يوم الجمعة، الثّالث: النّبش (٣)، الرّابع: بيع العُربان (١٠)، الخامس: بيع المُنابذة (٥)، السّادس: بيع الملامسة (٢)، السّابع: بيع الحُصاة (٧)، النّامن: بيعتان في بَيْعة، التّاسع: ما لم يعلم صاحبه وزنه أو كيله فيبيعه جِزَافاً (٨)، العاشر: بيع الغائب على غير (خيار) (١) الرُّوية، الحادي عشر: تَلَقّي الرُّكبان (١٠)، الثاني عشر: بيع حاضر لباد (١١).

#### \* \* \*

(۱) الغور: هو الخَطر الذي لا يُدْرى أيكون أم لا، كبيع السمك في البحر والطير في الهواء (المغرب في ترتيب المعرب، ١٨٩).

 (۲) المزابنة: بيع معلوم بمجهول أو مجهول بمجهول من جنس واحد فيهماً. (شرح حدود ابن عرفة، ۳٤٧/۱).

(٣) النّجش: مدح السلعة والزيادة في ثمنها، وهو لا يريد شراءها ليُرَغِّبَ في الزّيادة غيره.
 (طِلْبَة الطَلَبَة، ص٢٦١).

(٤) العربان: وهو أن يشتري السلعة ويدفع شيئاً ديناراً أو درهماً أو أقل أو أكثر، على أنّه إن تمّ البيع حُسِب ذلك من الثمن، وإن لم يتمّ كان للبائع. (المغرب، ١٧٣ ـ ١٧٤).

(٥) بيع المنابدة: هو أن ينبذ أحدهما ثوباً للآخر وينبذ الآخر ثوبه إليه، فيجب بذلك البيع. وأصل المنابذة: الطُّرح. (التلقين مع ثلج اليقين، ص١٥١).

(٦) بيع الملامسة: هو أن يلمس الرّجل الثوب فيلزمه البيع بكمسه ولم يبيّنه. (التلقين، ص١٥١).

(٧) بيع الحصاة: صفته أن تكون بيده حصاة، فيقول: إذا سقطت من يده فقد وجب البيع، وقيل: تكون ثياب عدّة فيقول على أيّهما سقطت عليه الحصاة؛ فقد وجب البيع. (التلقين، ص١٥٢).

(٨) الجزّاف: بيع الشيء بالخرص بلا كيل ولا وزن. (ثلج اليقين، ص١٤٧). خَرَص النخل والكرم: حزره وقدّره. (معجم منن اللغة، ٢٩٣٢).

(۹) غیر موجود فی ب.

(١٠) أي: النهي عن أن تُتَلَقّى السّلع التي يهبط بها إلى الأسواق فتُشْترى قبل بلوغها. (راجع: شرح عريب الموطأ لابن حبيب، ٣٩١/١).

(١١) أي: لا يجوز للحضري أن يشتري للبدوي ولا أن يبيع له. (راجع شرح غريب الموطأ، ١/٩٥٠ ـ ٣٩٠).

# فهن

والتبايع يقع أيضاً على ثلاثة أوجه: عَرَض<sup>(۱)</sup> بعرض، وعين بعين، وعين بعرض.

ويقع أيضاً التبايع بهذه الأجناس على ثلاثة أوجه: يؤخّران جميعاً، ويُنقدَان جميعاً، وينقد أحدهما ويؤخّر الآخر.

فإن نقدا جميعاً: كان ذلك بيعاً بنقد وهو صحيح، فإن بيع العين بمثله كالذّهب بالذّهب سمّي مراطلة، فإن بيع بخلافه سمّي مُصارَفة، فإن بيع العَرض بعين (٢) سمّي العين ثمناً والعَرض مثموناً، وإن كانا مؤخّرين جميعاً؛ فذلك الدَّيْن بالدَّيْن، فإن نُقِد أحدهما وأخّر الآخر: فإن كان المؤخّر العين والمنقود هو العرض سمّي ذلك: بيعاً إلى أجل، وإن كان المنقود العين والمؤخّر العرض بصفته سمّي ذلك: سَلَماً، ولو كانا عَرَضين مُختلفين سُمِّي ذلك: سَلَماً أيضاً ولا يبالى ما تقدّم منهما أو تأخّر.

#### \* \* \*

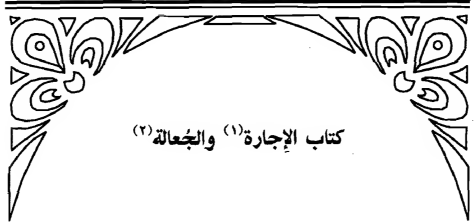
## فهه

ولصحة السّلم تسعة شروط، ثلاثة في النّمن وستّة في المُثمّن. فالتي في الثّمن: فأن يكون معلوم الجنس معلوم المقدار نقداً.

وأمّا الذي في المشمن: فأن يكون معلوم الجنس معلوم المِقدار، مؤجّلًا معلوم الأجل، موجوداً عند مَحلّ الأجل مطلقاً في الذمّة غير مُعيّن.

<sup>(</sup>١) العَرَض: هو كلّ ما ليس بنقد. (طلبة الطلبة، ٣٠٢).

<sup>(</sup>٢) في أ: "بالعين".



إعلم أنّ الإجارة بيع منافع الأعيان، والبيع بيع رقابها. فيجب أن تكون العين المُسْتَأْجَرة وأجرتها مُعلومين كما وَجَب (كَوْن) (أُ) العين المَبِيعة وثمنها معلومين.

والجعالة لا (يدخلها شيء)(1) من ذلك، ولذلك طريقان: العلم بالأجرة. والأجرة ضربان: نقد أو مؤجّل(٥).

\* \* \*

# فهن

والإجارة على ثلاثة أقسام: جائزة، ومكروهة، ومحظورة. فأمّا الجائزة: فما سَلِم من الغَرر إلاّ اليسير منه ولا تجوز الإجارة إلاّ إلى مدّة معلومة مُؤجّلة (مُقَدَّرة)(١)، أو ما يقوم مقام الأجل من المسافة فيما يحصل،

<sup>(</sup>١) الإجارة شرعاً: عبارة عن تمليك المنافع بعوض. (الحدود والأحكام للبسطامي، ص.٩٦).

<sup>(</sup>٢) الجُعالة: ما يُجْعل للعامل على عمله.

<sup>(</sup>٣) في ب: «أن تكون».

<sup>(</sup>٤) في أ وج: «لا تدخل شيئاً».

<sup>(</sup>٥) في ب: «مؤجّلًا».

<sup>(</sup>٦) في أ: «مقدورة».

والتّوقيت في العمل بتمامه، وهي من العقود اللّازمة تلزم بالعقد كالبيع سواء.

وأمّا الإجارة المكروهة: فكالإجارة على الصّلاة والحجّ وحكم هذا أن يردّ ما لم يفت؛ فإن (فات)(١) مضى بالأجرة المسمّاة.

وأمَّا الإجارة المحظورة؛ فتنقسم ثلاثة أقسام:

أحدها: الاستئجار على ما يجب على الأجير فعله.

والثّاني: الاستئجار على ما لا يحلّ له فعله.

والنّالث: الاستئجار على المباح من الأعمال ممّا لا يجوز من الغَرر (و)<sup>(۲)</sup>الحرام.

فأمّا الاستئجار على ما يجب على الأجير فعله: فيفسخ (٣) إن عثر عليه قبل العمل؛ فإن فات بالعمل لم يكن للأجير شيء (من)(٤) الأجرة وردّت إلى المستأجر إن كان قد دفعها.

وأمّا القسم النّاني: فالحكم فيه أن يفسخ متى عثر عليه؛ فإن فات بالعمل لم يكن للأجير من الأجرة شيء ويتصدّق بها.

وأمّا القسم الثالث: فالحكم فيه أن يفسخ (٥) ما لم يفت؛ فإن فات بالعمل كانت فيه القيمة.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) في ب: «فات ذلك».

<sup>(</sup>۲) فی ب: «أو».

<sup>(</sup>٣) في ب وك: "فينفسخ".

<sup>(</sup>٤) في ب: «في».

<sup>(</sup>٥) في ب: «ينفسخ».

# فهن

وإجارة الأعيان على ثلاثة أوجه:

أحدها: أن يستأجر الشيء سنيناً أو شهوراً معلومة فيذكر أوّلها وآخرها.

النّاني: أن يذكر المدّة ولا يذكر أوّلها و(لا)(١) آخرها، فهذا أوّلها من يوم التّعاقُد.

النّالث: أن يقول آجرتك كلّ سنة أو كلّ شهر بدينار، فهذا لكلّ مَن أراد منهما(٢) الخروج متى أراده على المشهور.

\* \* \*

# فهن

وأمَّا الجُعالة؛ فلصحَّتها ثلاثة شروط:

أحدها: أن تكون الأجرة معلومة الجنس والقدر.

النَّاني: أن لا ينقد إلاّ بعد تمام العمل.

النَّالث: أن يكون العمل غير مقدّر بزمان لكن على الفراغ منه.

\* \* \*

## ففهن

واعلم أنَّ الإجارة والجعالة يتَّفقان في شيء ويختلفان في شيء.

فالذي يتّفقان فيه: أن تكون الأجرة فيهما معلومة مقدّرة؛ فإن دخلها غرر أو جهالة لم تصحّ.

<sup>(</sup>۱) غير موجود ني أ وج.

<sup>(</sup>٢) ني ب: «منها».

وأمّا ما يختلفان فيه: فإنّ الإجارة يجوز فيها النّقد بشرط ولا بد فيها من أجل أو ما يقوم مقامه، كقول القائل: خِط لي هذا النّوب ولك درهم، بخلاف الجُعالة؛ فإنّه لا يجوز فيها النّقد بشرط ولا أن يتقدّر بزمان.

إعلم أنّ الشّركة على ثلاثة أقسام: قسم باطل، وقسمان جائزان. فالقسم الباطل: شركة الوجوه وهو أن يكون لا مال لهما؛ فيشتريان المبيع على ذمّتهما ثمّ إذا باعا كان الرّبح بينهما. وأمّا القسمان الجائزان: فشركة الأبدان وشركة الأموال.

أمّا شركة الأبدان؛ فتجوز بشرطين؛ أحدهما: (الاتّفاق في الصَنْعة)(١)، الثّاني: أن يكونا في (موضع)(٢) واحد.

وأمّا شركة الأموال: فشرط صِحّتها أن يعمل كلّ واحد منهما بقدر ماله، وأن يكون الرّبح بينهما بقدر أموالهما.

\* \* \*

### فههر

وشركة الأموال أيضاً ضربان: شركة عنان، وشركة مُفاوضة.

فشركة العِنان: أن لا ينفرد أحدهما بالتّصرف في مَحْضر شريكه (ولا في غيبته) (٣).

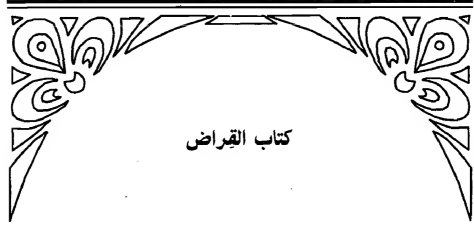
وشركة المفاوضة: أن ينفرد كلّ واحد منهما بالتّصرف في محضر شريكه وغيبته.

<sup>(</sup>١) في ب: «اتّفاق الصفة».

<sup>(</sup>۲) فی ب وج: «مکان».

<sup>(</sup>٣) غير موجود في أ.

اللُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اِعلم أنّ القراض عقد جائز، وهو أن يدفع الرّجل المال إلى غيره ليعمل فيه على جزء (١) ويتفقان عليه.

ولا ضَمان عليه لأنّه أمين إلاّ أن يَتعدّى.

والذي يُفْسِده أربعة عشر شَيئاً؛ (الأوّل)(٢): أن يكون رأس المال عرضاً، النّاني: شرط الأجل في العمل، النّالث: أن يشترط أحدهما على صاحبه زيادة ينفرد بها دون صاحبه ممّا له (بال)(٣) غير المال وربحه، الرّابع: أن يَحْجُر على العامل فيقصرُّه على سِلعة واحدة أو دكّان، الخامس: أن ينضم إلى عقد القِراض عقد غيره، كالبيع والإجارة و(القرض)(٤)، السّادس: أن يكون الجزء من القِراض مجهولاً، السّابع: أن يشترط عليه ربّ المال أن يُخرِج مالاً من عنده ويخلطه مع مال القِراض، النّامن: أن يشترط عليه يشترط عليه أن يخرج بالمال إلى بلد من البلدان، وقيل: ذلك جائز، النّاسع: أن يشترط ربّ المال أن (يحبس)(٥) المال عنده، ويقول للعامل:

<sup>(</sup>۱) في ب «أجزاء».

<sup>(</sup>۲) في ب: «أحدها».

<sup>(</sup>٣) في أ: «مال».

<sup>(</sup>٤) في ب: «القراض».

<sup>(</sup>٥) في ج: "يجتبس".

اشتر أنت وأنا أَنْقُد (١)، العاشر: أن يجعل معه حافظاً يحفظه عليه أو غُلاماً أو ولداً يعلمه له، الحادي عشر: أن يشترط زكاة المال على العامل، الثّاني عشر: أن يشترط عليه أن يبيع بالنّسيئة أو على أن لا ينفق من المال، الثّالث عشر: أن يدفع له المال على الضّمان، الرّابع عشر: أن يعطيه سِلْعة على أن يبيعها (ويعمل)(٢) بثمنها قِراضاً.

 <sup>(</sup>١) نَقَده الدراهمَ ونقد له الدراهم أعطاه: إيّاها نقداً معجّلًا والنقد الحاضر المعجّل وهو خلاف النسيئة (معجم منن اللّغة، ٥/٥٢٥ ـ ٥٢٦).

<sup>(</sup>٢) في أوج: «فيعمل».

#### اللُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ المساقاة أصل في نفسها، وهي من العقود اللّازمة تنعقد باللّفظ وتلزم به بخلاف القِراض.

وصفتها: أن يدفع الرّجل حائطه إلى غيره يعمل فيه بجزء معلوم.

واخْتُلِف في المزارعة (١٠)، فقيل: إنّها تنعقد وتلزم باللّفظ، وقيل: إنّها لا تنعقد ولا تلزم إلاّ بالعمل (٢٠).

\* \* \*

## فهرح

وأمّا كراء الأرض: فيجوز بكلّ عَرْض وذهب وفضة إلاّ بما تُنْبِتُه الأرض سواء زُرع في الأرض (نفسها) (٣) أو غيرها، ولا يجوز بطعام بحال وإن لم يكن من نبات الأرض كاللّحم واللّبن ونحوهما، وقد يجوز بالخشب والقَصب والعُود وإن كان ممّا تنبته الأرض.

<sup>(</sup>١) المزارعة: معاقدة دفع الأرض إلى من يزرعها على أنّ الغلّة بينهما على ما شرطا. (طلبة الطلبة، ٣٠٤).

<sup>(</sup>۲) راجع: «البيان والتحصيل» ٣٩٥/١٥ ـ ٣٩٦، «مواهب الجليل» ١٩٣٧.

<sup>(</sup>٣) غير موجود في أ وب وفي ك: «بعينها».



إعلم أنّ المحجور عليهم ضربان؛ أحدهما: مَن حُجِر عليه لحق نفسه. (الثاني: من حجر عليه لحقّ غيره، أمّا مَن حجر عليه لحقّ نفسه) (٢)؛ فثلاثة: الصّغار والمجانين والمُبَدِّرون لأموالهم، وهم السّفهاء.

وأمّا من حُجِر عليه لحقّ غيره فأربعة: المرأة ذات الزّوج حُجِر عليها فيما زاد على الشّلث لحق زوجها، النّاني: العبد الذي لم يُؤذن له في التّجارة حجر عليه لحقّ سيّده، النّالث: المريض حُجِر عليه فيما زاد على النّلث لأجل الورثة، الرّابع: المُفلِس حجِر عليه لأجل الغرماء.

وكل مَن داين من حجر عليه (لحق) (٣) نفسه لم يَتبعه بشيء، وأمّا مَن داين من حُجِر عليه لأجل غيره فإنّه يتبعه بالدَّيْن إذا زال المانع.

والحَجْرُ (منعُ)(٤) التّصرّف(٥).

<sup>(</sup>١) الحجر في اللّغة: المنع مطلقاً، وفي الشّرع: عبارة عن منع النّفاذ في التصرّفات. راجع: "طلبة الطلبة" ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) غير موجود في أ.

<sup>(</sup>٣) في ب وك: "لأجل".

<sup>(</sup>٤) في ب: «هو منع».

<sup>(</sup>٥) هنا في ك زيادة: «والله علم».



### (اللُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ الموات من الأرض على فسمين:

أحدهما: ما جرى عليه مِلك مُسلم أو ذِمّي، ويستوي في ذلك قديم العهد بالخَراب وحَديثه.

النّاني: ما لم يقع عليه مِلْك أصلاً، ويعتبر ذلك بأوّل الإسلام دون ما قبله؛ لأنّ أموال الكفار يجوز للمسلمين تملّكها.

وأمّا ما جرت عليه الأملاك: فهو على مِلك مالكه لا يزول عنه لكن يجوز للإمام إجارَته وصرفها في نوائب المسلمين.

وأمّا ما لم تَتَداوله الأملاك فهو على ضربين:

أحدهما: ما يقرُب من العُمْران ويقع التشاخ (٢) فيه؛ فلا يجوز لأحد أن يتصرّف فيه إلا بإذن الإمام لأنّه لا يُؤمن وقوع الخصومة فيه.

والثّاني: ما بَعُد من العُمران فلا يحتاج فيه إلى إذن الإمام.

<sup>(</sup>١) إحياء الموات: جعل الأرض المينة التي لا مالَك لها منتفعاً بها بوجه من وجوه الانتفاع، كالغرس والزرع والبناء. (لغة الفقهاء، ص٤٨).

<sup>(</sup>٢) تَشَاحًا في الأمر: شحُّ به بعضهم على بعض، وتشاحًا على الأمر: تَنازَعاه لا يريد أن يفوتهما (معجم متن اللغة، ٢/٢٨١).

(للُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اِعلم أنَّ مَن تَعدَّى على مال امرئ فأَتْلَفه لزمه (غُرْمه من يوم غَصبه لا يوم تَلفه)(۲)، وذلك على ضربين:

أحدهما: أن يكون له مِثل فيرد مثله، وذلك على ثلاثة أَضْرُب: مَكيل، وموزون، ومَعْدود. فإن كان المعدود ممّا يَقلّ خَطرُه ويمكن المماثلة فيه كقليل القِثّاء (٣) والنِحيار رد مثله. أمّا المكيل: فيرد مثله وذلك كالحِنطة والشعير، وأمّا الموزون: فيرد (مثل وزنه) (٤) أيضاً وذلك (كالذّهب) (٥) والفِضّة.

الضّرب الثاني: ما لا تصحّ المماثلة فيه فيردّ قيمته كالعُروض.

\* \* \*

فهه

والمغصوب<sup>(٦)</sup> مضمون باليد يوم الغصب، ومن غصب شيئاً [ثمّ ردّه فله ثلاثة أحوال؛ أحدها: أن يردّه مثل ما أخذه، الثّاني: أن يردّ أزيد ممّا

<sup>(</sup>١) الغصب: أخذ الشيء قهراً. (طلبة الطلبة، ٢٤١).

<sup>(</sup>۲) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٣) القناء: ضرب من الخيار (معجم متن اللغة، ٤٩٦/٤).

<sup>(</sup>٤) في ب: «مثله وزنا».

<sup>(</sup>o) في ب: «مثل الذهب».

<sup>(</sup>٦) هنا في ك زيادة: "ممن غصب".

كان، النّالث: أن يردّ أنقص. فإن ردّه على تلك الحال التي أخذه عليها لزم صاحبه أخذه ولا شيء على الغاصب سواء زاد سوقه أو نقص إذا ردّه على الحالة التي أخذه عليها. وإن ردّه (أزيد)(۱) لزم صاحبه أخذه كالصّغير يكبر و(الهزيل)(۲) يسمن والمريض يصحّ، وإن ردّه ناقصاً؛ فلا يخلو إمّا أن يكون نقصه بأمر من الله أو من سببه، فإن كان بأمر من الله تعالى فصاحبه مخيّر بين شيئين؛ أحدهما: أن يتركه ويضمن الغاصب قيمته يوم الغصب، النّاني: أن يأخذه ولا غُرم على الغاصب.

وإن كان النّقص من سببه؛ ففيها روايتان (٣)؛ إحداهما: أنّه يأخذه ويرجع على الغاصب بأَرْش (٤) ذلك النّقص، والنّانية: أنّه مخيّر بين تركه وأخذ قيمته يوم الغصب وبين أخذه ناقصاً بغير أرش] (٥).



<sup>(</sup>۱) غیر موجود فی أ.

<sup>(</sup>۲) في أ: «الهرم».

<sup>(</sup>٣) راجع: «المقدّمات الممهدّات» ٤٩١/٢، «التلقين»، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٤) الأرش: ما يدفع بين السلامة والعيب في السلعة. (معجم متن اللُّغة، ١٦١١).

<sup>(</sup>a) ما بين المعكوفين ورد في ب هكذا: الومن غصب شيئاً ردّه على الحالة التي أخذه عليها لزم صاحبه أخذه، ولا شيء على الغاصب سواء زاد سوقه أو نقص إذا ردّه على الحالة التي أخذه عليها ففيها ثلاثة أحوال؛ الأولى: أن يردّ مثل ما أخذ، الثاني: أن يردّ أزيد ممّا كان، الثالث: أن يردّ أنقص؛ فإن ردّه أزيد لزم صاحبه أخذه، كالصغير يكبر والهزيل يسمن والمريض يصح وإن ردّه ناقصاً؛ فلا يخلو نقصه إمّا أن يكون بأمر الله أو من سببه؛ فإن كان بأمر من الله فصاحبه مخيّر بين شيئين؛ أحدهما: أن يتركه ويلزم الغاصب قيمته يوم الغصب، والثاني: أن يأخذه ولا غرم على الغاصب وإن كان النقص بسببه، ففيها روايتان؛ أحدهما: أن بأخذه ويرجع على الغاصب بأرش ذلك النقص، والثاني: أنّه مخيّر بين تركه وأخذ قيمته يوم الغصب وين أخذه ناقصاً».

(للَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ الذي تجب فيه الشّفعة ثلاثة أنواع:

أحدها: مقصودٌ بنفسه وهو العَقَار.

الثاني: تابع لغيره، وهو ما يتعلّق بالعقّار ممّا هو ثابت فيه (لا يُحَوِّل (٢) ولا يُحَوِّل (٣) ، كالبئر وفحل النّخل (٤) والسّاحة (٥) التي تنقسم (٢) دُورها فتجب الشُّفعة في ذلك ما دام مُشاعاً (٧) ؛ فإن قُسِمت أرضه فلا شفعة في.

القَّالث: ما يتعلَّق بهذا؛ فهو مشبّه به ممّا يتعلق الضرّر بالشّركة فيه، كالثمار وكراء الأرض للزّراعة وهذا فيه خِلاف لأصحابنا، (ففي)(٨) القّمار

<sup>(</sup>١) الشفعة: استحفاق شريك أخذ مَبيع شَريكه بثمنه. (حدود ابن عرفة، ٤٧٤/٢).

<sup>(</sup>٢) في ب: «لا ينفك عنه» وفي ك: «لا يتغيّر» وانظر: «التلقين»، ص١٧٨.

<sup>(</sup>٣) في ك: «لا يتحول».

<sup>(</sup>٤) فحل النخل: أي، ذكر النخل، قال في "الفواكه الدّواني" ٢٤٨/٢: "والمعنى: أنّ النخل المشترك إذا قسمت إناثه وبقي الفحل على الشركة، ثمّ باع أحدهم حصّته منه فلا شفعة فيه لبقيّة شركائه ولو مع نصيبه من الإناث.

<sup>(</sup>٥) في ب: «والساحة والمشاع».

<sup>(</sup>٦) في ك: «تقسم».

<sup>(</sup>٧) المشاع: هو غير المتميّز على حِدَة بحيث لم يُقْسم. (راجع: القوانين الفقهية، ص ١٨٩ والفواكه الدواني، ٢٤٨/٢).

<sup>(</sup>۸) فی ب: «وفی».

روايتان(١١)، (وفي كراء الأرض روايتان(٢) أيضاً)(٣).

\* \* \*

(فهرم)(۱) والشُّفعة إنّما تجب في (أصل نقل)(۱) المِلك، وفي اعتبار نقله روايتان:

إحداهما: أنَّه متى نقله بعِوَض وجبت فيه الشَّفعة.

(والرواية الثانية)(٦): أنّ الاعتبار فيه إنّما هو نقل الملك بالاختيار سواء نقله بعوض أو بغير عِوض احترازاً من الميراث(٧).

<sup>(</sup>۱) راجع: «المنتقى» ۲۰۱/٦، و«عقد الجواهر» ۸۷٦/۳.

<sup>(</sup>۲) راجع: «المنتقى» ۲۰۳/٦.

<sup>(</sup>٣) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>o) في ب: «نقل أصل».

<sup>(</sup>٦) في أوج: «والأخرى».

<sup>(</sup>٧) راجع: ﴿البيان والتحصيلُ ١٢/٥٥ وما بعدها، و﴿عقد الجواهر ٣ ٨٧٨/٣.



إعلم أنَّ الأشياء المفسومة على ضربين:

أحدهما: ما لا تصحّ قسمة (أجزائه)(٢) إلاّ بفساده، مثل: العبد والسّيف و(الرّحى)(٣) والدّابة والسّفينة، فالكثير منه يفسم (ويقع فيه القيمة)(٤) والواحد يُباع ويقسم ثمنه أو يأخذ أحدهما نصيب صاحبه (بما يعطى فيه)(٥).

الضرب الثاني: الذي تصحّ قسمته (في) (٢٦) آحاده، كالحنطة والشعير وسائر الحبوب والذهب والفضّة فهذا يقسم.

والقسمة على ثلاثة أضرب:

أحدها: قسمة مُهايأة (٧) وليس الغرض فيها التّمليك ولكن الغرض فيها الانتفاع والأصل باق على الشِرْكة، فهذا جائز وليس بلازم.

<sup>(</sup>١) القِسْمة: تَصْيير مُشاع من مملوك مالكين مُعَيّناً، ولو باختصاص تَصَرُّف فيه بقُرَعة أو تَرَاض. (حدود ابن عرفة ٤٩٢/٢).

<sup>(</sup>۲) في ب وك: «آحاده».

<sup>(</sup>٣) في ج: «الرمح».

<sup>(</sup>٤) في ب: «عليه القسمة»، وفي ك: «وتقطع عليه القسمة».

<sup>(</sup>٥) في ب: «ممّا بلغه» وفي ك: «بما بلغه».

<sup>(</sup>٦) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٧) في أ وك: «مهيأة» قال في «التلقين» ص١٨٠: «وهي أن يتهيّأ الشريكان بأن يسكن أحدهما داراً، والآخر أخرى ،أو يزرع أحدهما بستاناً والآخر غيره.

والنّاني: قسمة بيع وتمليك؛ فيبيع أحدهم حصّته من هذه الدّار بحصّة الآخر من تلك الدّار وتزول الشّركة بينهم.

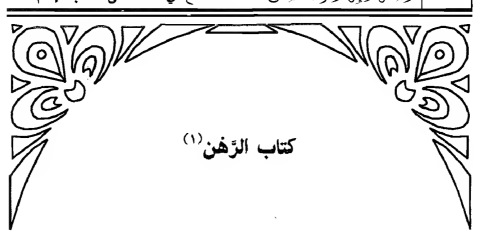
النّالث: قسمة قيمة وتعديل<sup>(۱)</sup>، وذلك أن تُقْسم الفريضة على أقلّ السّهام ثمّ يُنظر فإن اعتدلت (الأرض)<sup>(۲)</sup> (فهو الذي يُراد)<sup>(۳)</sup>، وإن اختلفت لاختلاف ما فيها من نَخُل أو شجر وجَوْدة مَوْضِع، عُدِّلت بالقيمة ثم عُرِض عليهم؛ فإن تراضوا فأخذ كلّ واحد منهم من جهة مُعيّنة جاز وإلاّ أُسْهِم بينهم.

<sup>(</sup>۱) في ب زيادة: «شركة وتعديل». وراجع: «التلقين»، ص١٨٠.

<sup>(</sup>۲) غير موجود في ب وك.

<sup>(</sup>٣) في ب: «فهو المُراد».

### رَفَّحُ حَبِّل الْمَرَّحِيُّ الْهُجَّلِيُّ حَبِّل الْمُرَّعِيِّ الْهُجَامِ مَا اللهِ عَلَى مَذْهِبِ الإمام مالك السِّلِيْنُ الْمِرْرُ الْمِرْرِيُّ الْمِرْرِيْنِ الْمُورِيِّ الْمُعَامِ مالك



اِعلم أنّ الرّهن من شرطه الجِيازة والقَبض واستدامته (في يد مرتهنه)(۲) إلى أن يستوفى حقّه، وأن لا يكون للرّاهن عليه تصرّف بحال.

ويَبْطُل الرِّهن بثلاثة أشياء:

أحدها: رضى المرتهن بكونه في يد الرّاهن.

الثَّاني: أن يتراخى في قبضه مدَّة طويلة.

النَّالث: أن يرجع إلى الرَّاهن بوجه ما أو يُمَكِّن ربِّه من التَّصرف فيه.

وهو ضربان:

أحدهما: ما يُغاب عليه، كالحُليّ والسّلاح والثياب ونحو ذلك فهو مضمون.

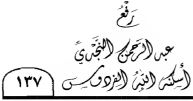
والنّاني: ما لا يُغاب عليه، كالدّور والأرّضين (٣) والعبيد فهو غير مضمون (إلاّ بالتَّعدّي)(٤).

<sup>(</sup>١) الرَّهْن: حَبْس العَيْن بالدّين وقد رَهَنه وأَرْهنه. (طلبة الطلبة، ٢٩٨).

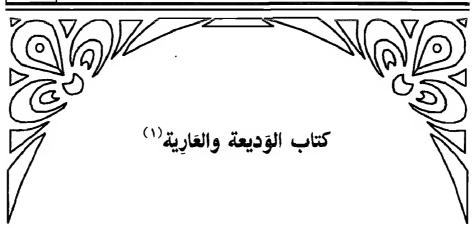
<sup>(</sup>٢) غير موجود في ب وك.

<sup>(</sup>٣) في ب: «الأرض».

 <sup>(</sup>٤) في ب: «إلا بالتعدي عليه».



### (اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اِعلم أنّ الوديعة أَمانة (محضة)(٢) والمُودع مؤتمن ولا ضمان عليه إلاّ أن يتعدّى.

وأمّا العارية: فهي تمليك منافع العين، وهي ضربان كالرّهن ما يغاب عليه وما لا يغاب عليه. فما يغاب عليه يضمن ولا يُصَدَّق في تلفه إلاّ أن يقوم له بيّنة على ذلك، وما لا يُغاب عليه لا يضمن إلاّ أن يَتَعَدّى أو يُخالِف ما أُمر به.

وهي جائزة في جميع الأشياء إلاّ في الفُروج وما لا يُعرف بعينه من المَكِيل والموزون، وأمّا العَيْن: فعاريته قُرْضه.

<sup>(</sup>۱) الوديعة: المال المتروك عند إنسان يحفظه، أمّا العارية: ما يُستعار فيُعار. (طلبة الطلبة، ۲۱۷ و۲۱۸).

<sup>(</sup>٢) في ب: «مختصّة».

اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



اِعلم أنّ الحَوالة نَقُل حقّ يكون في ذِمّة زَيْدٍ إلى حقّ لزيد في ذمّة عَمْرو، ولصحّتها أربعة (شروط)(١):

(الأول)(٢): أن يكون للمحيل على المحال عليه قدر الحوالة أو أكثر.

النّاني: أن يرضى المُحيل والمُحال دون المحال عليه على المشهور بالحوالة.

الثَّالث: أن لا يَغُرَّه من عُدُم يعلمه بغريمه.

الرّابع: أن يكون (دين المحال)<sup>(٣)</sup> حالاً.

وأمّا الحَمالة<sup>(1)</sup>؛ فشرط صحّتها شيئان:

أحدهما: أن لا يكون للمضمون على الضّامن حقّ.

النّاني: أن يكون الحقّ المضمون ممّا يمكن (استيفاؤه من الضّامن) (٥٠).

<sup>(</sup>۱) في ب: «أشياء».

<sup>(</sup>۲) غير موجود في ج.

<sup>(</sup>٣) في ب وك: « دين المحال عليه»، وانظر: «عقد الجواهر» ٨١١/٢.

<sup>(</sup>٤) الحمالة معناها: شغل ذمة أخرى بالحق، ومعناها ومعنى الكفالة والزعامة والضمان واحد. (التلقين، ص١٧٤).

<sup>(</sup>٥) في ب وك: «على الضامن إيفاؤه».

وتجوز الحمالة في المعلوم والمجهول، ولا تجوز إلا فيما تصح فيه النيابة، وذلك في المال المُتَعَلَق في الذمّة. وأمّا ما يكون في الأبدان كالقتل والسّرقة؛ فلا تصح فيه الحمالة إذ لا تصحّ النيابة فيه.



إعلم أنّ (للقاضي)(١) خِصالاً مُشْترَطة في صحّة الولاية(٢)، وخصالاً غير مشترطة في صحّة الولاية إلاّ أنّ عدمها يوجب عزل القاضي عن الولاية، وخصالاً ليست مشترطة في صحّة الولاية (ولا)(٣) يوجب عَدَمُها عزلَ القاضي عن الولاية إلاّ أنّها مُستحبّة.

فأمّا الخصال المشترطة في صحّة الولاية: فأن يكون حرًّا مسلماً بالغاً عاقلًا ذكراً واجداً فقيهاً.

وأمّا الخصال التي ليست مشترطة في صحّة الولاية إلاّ أنّ عَدَمَها يوجب عزلَ القاضي عن الولاية: فأن يكون سميعاً بصيراً مُتَكَلِّماً عَدْلاً<sup>(3)</sup>، فهذه الأربعة لا يجوز فيها أن يولّى القاضي القضاء إلاّ مَن اجتمعت فيه.

وأمّا الخصال المستحبّة فكثيرة، منها: أن يكون من أهل البلد، وَرِعاً عالماً يسوغ له الاجتهاد، غنيًّا ليس بمحتاج معروف النّسب ليس بابن لِعان أو ولد زنا، حُرَّا فَطِناً غير مخدوع (٥) في عقله ولا محدود في زنا ولا قَذْف ولا مقطوع في سرقة.

<sup>(</sup>١) في أ وج: «للقضاء».

<sup>(</sup>٢) هنا في أ زيادة: «وعدمها يوجب عزل القاضي عن الولاية».

<sup>(</sup>٣) في ك: «فلا».

<sup>(</sup>٤) هنا في ب زيادة: «غير أخرس».

<sup>(</sup>٥) في أ: «مجذوع».

#### (اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ الشهادة على ثلاثة أقسام:

شاهدٌ معروف بالعدالة؛ تجوز شهادته.

وشاهد معروف بالجرحة؛ فلا تجوز شهادته.

وشاهد مجهول الجال؛ فيُتَوقَّف في شهادته حتى يُسأل عنه.

\* \* \*

## فهل

وشروط العدالة اثنا عشر شيئاً: الرسلام، والحريّة، والعقل، والبلوغ، والعفّة، ومجانبة صفات الفِسق، وأن يكون بصيراً ضابطاً غير مغفّل بمعرفة الشهادة وأدائها، والتحرّز من الحِيَل التّي تتم على مَن يَقِلَ تيقظه، وحفظ المروءة وأن يَصدُق في حديثه بين الناس غالباً، وأن يكون تقيًّا أميناً.

\* \* \*

## فهع

وقد يعرض في العَدْل ما يمنع من قبول شهادته ويرجع ذلك إلى معنى التّهمة ويعتبر ذلك في ثلاثة مواضع:

(۱) في ب وك: «الشهادات».

أحدها: فيما بين (الشاهد)(١) والمشهود له أو عليه كالابن لأبيه أو الأب لولده أو الزّوج لامرأته أو بالعكس، وكذلك شهادة العدوّ على عدوه، فلا تجوز في هذه المواضع لأجل التّهمة.

والموضِع الثّاني: أن يُعْتبر في المشهود به أو فيه، مثل: شهادة ولد الزنا في الزّنا وكذا مَن حُد في شيء فلا تجوز شهادته فيما حُد فيه، وكذلك مَن اقْتُص منه لا تجوز شهادتُه فيما اقتص فيه، [وقيل: إذا (تاب)(٢) المحدودُ وحَسُنَتْ حاله جازت شهادته فيما حد فيه](٣)، وكذلك المُقْتَصّ منه (٤).

الموضع النّالث: يرجع إلى حاله، كشهادة البَدَوي للقَرَوي أو عليه وكذلك الصبيّ في حال صِغَرِه، وكذلك الفاسق في حال فِسقه والعبد في رقّه والكافر في حال كفره، وكذلك كلّ شهادة دخلتها تهمة رُدَّت.

\* \* \*

فهن

والشّهادة فرض كفاية إذا قام بذلك قوم سقطت عن الباقين إلاّ أن تتعيّن الشّهادة، مثل: أن يخاف فواتَ المشهود عليه ولا يوجد شاهدان فتجب وُجوب عَيْن.

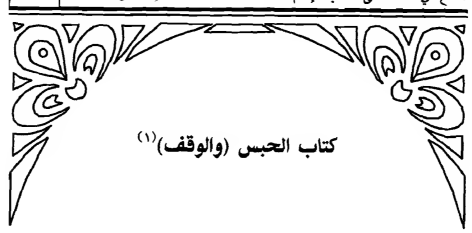
<sup>(</sup>١) في أ: «المشهود».

<sup>(</sup>۲) في أ: «زد» وج: «رد».

<sup>(</sup>٣) في ك وردت العبارة هكذا: «قيل: إذا ازداد المحدود خيراً ازدادت شهادته فيما حدّ فيه».

<sup>(</sup>٤) راجع: «الكافي» ٤٦٣ \_ ٤٦٤، «عقد الجواهر» ١٠٣٨/٣.

## (اللُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ الحبس سنّة ماضية، وله ثلاثة ألفاظ: الحبس والوقف والصّدقة. ويصحّ بالعقد والحِيازَة (٢) وأن لا يكون للواقف فيه تَصَرُّف، ولا يصحّ وقف الإنسان (٣) على نفسه.

\* \* \*

# فهبى

ولا يخلو الحُبس من ثلاثة أوجه: إمّا أن يكون على مُعَيَّنين أو مجهولين غير معيّنين (ولا مَحْصورين)(1)، (أو محصورين)(6) غير معيّنين.

فأمّا المعيّنون: فاختلِف قول مالك هل يكون صدقة ترجع بعد انقراض المُحَبّس عليهم، في ذلك قولان (٦).

غیر موجود فی ب.

والوقف في الشريعة: حبس الشيء لله تعالى لتُصْرف منفعته للمحتاج.

<sup>(</sup>٧) حُزَّتُ الشيءَ أحوزه حوزاً وحِيازة: ضممته وجمعتُه، وكلَّ مَن ضَمَّ إلى نفسه شيئاً فقد حازه. (المصباح المنير).

<sup>(</sup>٣) هنا في أ زيادة: «الحبس».

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٥) غير موجود في ج.

<sup>(</sup>٦) راجع: «الكافي»، ص٥٣٧، و«المعونة» ٢/٨٨٨.

وأمّا المجهولون غير المعيّنين ولا محصورين كالمساكين<sup>(۱)</sup>: (فلا اختلاف فيه)<sup>(۲)</sup> أنّها صَدقة لا ترجع أبداً.

وأمّا المحصورون غير المُعَيَّنين كفُلان وعَقِبِه: فلا خلاف أنّها لا ترجع (إلى المُحْبِس)(٢) (ولكن تكون)(٤) بعد انقراض المحبس عليهم على أقرب النّاس بالمحبِس.

<sup>(</sup>١) هنا في أ زيادة: «وزهرة» ولم يتبيّن لي معناها وفي ك زيادة: «ونحوهم».

<sup>(</sup>٢) نى ب: «فلا خلاف».

<sup>(</sup>٣) في أوج: «للمحبس عليهم».

<sup>(</sup>٤) نيّ أ رج: «ويكون».

اللُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ الموصي لا يخلو من ثلاثة أقسام: إمّا أن يوصي بمال دون الثّلث، أو يوصي بمَبْلَغ الثّلث، أو يوصي بأكثر من الثّلث.

فيجوز ما أوصى به ما بينه وبين النّلث، ولا يجوز ما أوصى به فيما زاد على النّلث إلا أن يُجيز ذلك الوَرثة و(يكونوا)(١) مالكين لأنفسهم.

ولا تكون الوصية إلا فيما علم به الموصي إلا المُدَبَّر في الصّحة؛ فإنّه يكون فيما علم به (وفيما لم يعلم به)(٢)، واختلف في المُدَبَّر في المرضِ هل يكون كالمدبَّر في الصحّة أو يكون كجملة الوصايا، في ذلك قولان.

\* \* \*

فهل

وإذا استأذن الموصي ورثته في صحّته فيما زاد على الثّلث (٣) (فأذنوا له) (٤)؛ فإنّ ذلك لا يلزمهم ولهم الرّجوع، فإن استأذنهم وهو مريض فأذنوا

<sup>(</sup>۱) في أ: «لا يكونوا».

<sup>(</sup>۲) غير موجود في ب.

 <sup>(</sup>٣) من هنا سَقْط في النسخة ك إلى غاية قوله: «والمأمومة وهي التي تخرق إلى الدماغ».

<sup>(</sup>١) غير موجود ني ب.

له فلمّا مات رجعوا، فأمّا مَن كان نابِياً (١) عنه مستغنياً عن رفقه فلا رجوع (له)(٢) فيما زاد على الثّلث. ومَن كان من ورثته من ولد أو غيره في رِفْقه وعياله محتاجاً إليه (يخاف)(٣) إن منعه وصحّ (أن)(٤) يضرّ بِه في رِفقه فلهم الرّجوع.

<sup>(</sup>۱) كذا في أ ولعلّه من نَبا الرجلُ عن كذا: تجافى وتباعد. وفي ب: «تابا» أمّا في ج فغير واضحة. وهذا الفصل قد ورد نحوه في كتاب «الخصال» لابن زرب، ص٢٢٦، وفيه: «بائنا».

<sup>(</sup>٢) غير موجود في أ.

<sup>(</sup>٣) في ب: «بخلاف».

<sup>(</sup>٤) في أ: «أو».

## (اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ للقسامة سبعة شروط:

أحدها: أن لا يثبت على القاتل بيّنة صحيحة كالشّاهدين أو الإقرار.

الثانى: أن يكون المقتول حرًّا مسلماً.

الثَّالث: أن تكون الدّعوى في (قتل)(٢) النَّفس.

الرّابع: أن يكون مع الأولياء لَوْث (٣) يقوّي دعواهم.

الخامس: أن يتفق الأولياء على القتل.

[السادس: أن يكون أولياء الدّم في العمد اثنان فصاعداً.

السابع: أن يكون الأولياء في العمد ذكوراً كلهم](٤).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) القَسَامة بالفتح: الأيمان، تُقْسم على أولياء القتيل إذا اجتمعت جماعة من أولياء القتيل؛ فادّعوا على رجل أنّه قتل صاحبهم ومعهم دليل دون البيّنة، فحلفوا خمسين يميناً أنّ المُدّعى عليه قتل صاحبهم؛ فهؤلاء الذين يقسِمون على دعواهم يُسمّون قَسَامَة. (المصباح المنير، ص٢٦٠).

<sup>(</sup>٢) في ب: «أصل».

 <sup>(</sup>٣) اللُّؤث: البِّينة الضعيفة غير الكاملة. (المصباح المنير، ٢٨٨).

<sup>(</sup>٤) كذا في ب وج وفي أ: «السّادس أن يكون أولياء الدّم في العمد ذكوراً كلّهم» وراجع: «التلقين»، ص١٩٣٠.

# فهن

والقسامة خمسون يميناً يحلِفها ولاة الدّم يبدؤون بالأيمان إذا (أتوا)(١) للوث.

واللوث شيئان: شاهد عدل، أو يقول المقتول: دمي عند فلان. فإن نكل (٢) المُدَّعون حلف المدّعي عليهم خمسين يميناً، ولا يحلف في العمد أقل من اثنين.

\* \* \*

# فهن

والقِصاص في العَمد يجب بثلاثة (شروط)<sup>(٣)</sup>؛ أحدها: أن يتساويا في الدّين، الثّاني: في الحرية، الثّالث: أن يكون القتل عمداً.

ويكون القصاص في الجِراح بخمسة شروط:

أحدها: أن يكون حُرْمة المجروح مساوية لحرمة الجارح.

الثّاني: أن يكون الجُرح عمداً.

الثَّالث: أن يكون ممّا لا يَعْظُم فيه الخطر غالباً.

الرّابع: أن تصحّ المماثلة في القصاص منه.

الخامس: أن لا يعقبه الجاني بقتل المجنى عليه.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في أ: «أوتوا».

<sup>(</sup>٢) نَكُّل: امتنع أو رجع. (ثلج اليقين، ص١٩٤).

<sup>(</sup>٣) في ب: «أشياء».

# فهن

والواجب في القتل (والجراح أحد)(١) ثلاثة أشياء: القتل<sup>(٢)</sup> في العمد، والدية في الخطأ، والحُكومة<sup>(٣)</sup> فيما ليس فيه أرُش<sup>(٤)</sup> مُقَدَّر من الجراح (في الخطأ)(٥).

والجناية في الجراح ضربان؛ أحدهما: ممّا سمّي أرشه فيجب ذلك المسمّى، والثّاني: ما لم يسم أرشه فيجب فيه حكومة.

\* \* \*

# فهن

والجراح المسماة عشرة؛ (الحارصة)<sup>(۱)</sup>: وهي التي تشقّ الجلد، والدّامية<sup>(۷)</sup>: وهي التي تكشط الجلد، والدّامية<sup>(۷)</sup>: وهي التي تكشط الجلد، والباضِعة: وهي التي تبضع اللّحم وتنزل قليلاً، والمتلاحِمة: وهي التي تقطع اللّحم في مواضع شتّى، و(المِلْطاة)<sup>(۸)</sup>: وهي التي يبقى بينها وبين (العظم جلدة رقيقة)<sup>(۱)</sup>، والموضِحة: وهي التي أوضحت عن العظم،

<sup>(</sup>۱) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>۲) في ب: «أحدها القتل».

 <sup>(</sup>٣) «وذلك أن يُقوم المجني عليه عبداً صحيحاً ويقوم عبداً معيباً، وينظر ما بين قيمتيه؛
 فيجعل ذلك جزءاً من ديته على الجانى في ماله».

<sup>(</sup>٤) أرْش الجراحة: دِيَتها، والجمع: أروش. (المصباح المنير، ١٢).

<sup>(</sup>۵) غیر موجود فی ب.

 <sup>(</sup>٦) في ب وج: «الحارصة» بالحاء المهملة. قال في القاموس: الحارصة بالحاء: الشَّبّة تشقّ الجلد. وفي «حاشية الدسوقي على الشرح الكبير» للدردير ١٩٨/٦: الحارصة بحاء مهملة فألف فراء فصاد مهملتين.

<sup>(</sup>٧) في ب: «الدامغة».

<sup>(</sup>٨) في أ: «الملطي».

<sup>(</sup>٩) في ب: «اللحم سبر قليل».

والمنقِّلة وهي التي يطير فراشها من الدواء وهي العظام الصغار التي ينقلها الطبيب، والمأمومة: وهي التي تخرق إلى الدماغ ولو بمدخل إبرة، والجائفة: وهي التي تصل إلى الجوف ولو بمدخل إبرة.

## (اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ الديّة تجب في ثلاثة أشياء: خطأ محض، وعمد محض إذا تراضوا فيه على الدية، النّالث: المغلّظة وذلك في قتل الأب ولدّه والجدّ وَلد ولده على خلاف في الجدّ. والجناية ضربان: عَمَد وخطأ لا ثالث لهما.

#### \* \* \*

# فهن

والدّية ثلاثة أنواع: إبل، وذهب، وفضّة.

فالإبل مائة، والذهب ألف، والفضة اثنا عشر ألف دِرهم.

والدّينار اثنا عشر (درهماً)(١) في ثلاثة مواضع: في الدّيات والسّرقة والنّكاح. والدينار بعشرة دراهم في موضعين: الزّكاة والجِزية.

#### \* \* \*

## فهن

ودية الخطأ: تحملها عاقلة (٢) الجاني في ثلاث سنين، الثّلث في سنة،

<sup>(</sup>١) غير موجود في أ وك.

<sup>(</sup>٢) العاقلة: هم العصبة، وهم القرابة من قِبَل الأب الذين يعطون دية قتل الخطأ. (لسان العرب، ٤٦٠/١١).

والنّلثان في سنتين. أمّا دية العمد: ففي مال الجاني ولا تنَجَّم (١) عليه كما تنجّم على العاقِلة، وكذلك المُغلّظة هي في ماله ولا تُنجّم عليه، [ولا تحمل العاقلة إلاّ ثلث الدّية فصاعداً](٢) ولا تحمل ما دون ذلك وتكون في مال الجاني.

#### \* \* \*

# فهن

ودية الخطأ خمسة أنواع: بنات مَخاض، وبنو لبون، وبنات لبون، وحِقاق، وجذاع (٣) من كلّ نوع عشرون.

ودية العمد أربعة أنواع، وليس فيها بنو لبون فمن كلّ جنس خمسة وعشرون.

والديّة المغلّظة ثلاثة أنواع: ثلاثون حقّة وثلاثون جدّعة و(أربعون)(1) خَلِفة، وهي الحوامل(6).

#### \* \* \*

(١) نجَّم المال: دفعه نجوماً، أي: أقساطاً في أوقات مضروبة. (معجم متن اللغة، ٥٠٤).

<sup>(</sup>٢) في ب: «ولا تحمل على العاقلة إلا في ثلث الدية فصاعدا».

<sup>(</sup>٣) في أ: «جذع».

<sup>(</sup>٤) في ب: «ثلاثون» وفي ج الكلمة غير واضحة. وانظر أيضاً: «الخصال الصغير»، ص٥٨.

قالَ في "طلبة الطلبة"، ص٣٣٠: "بنت مَخَاض: وهي التي أتت عليها سنة ودخلت في الثانية.

بنت لَبون هي التي أتت عليها سنتان ودخلت في الثالثة.

وحُقّة هي التي أتت عليها ثلاث سنين ودخلت في الرابعة.

وجذعة هي الَّتي أتت عليها أربع سنين ودخلت في الخامسة».

<sup>(</sup>٥) «الخَلِفات: الحوامل من النُّوق، جمع: خَلِفة».

# فهن

ودية المرأة المسلمة نصف دية الرّجل المسلم، ودية الرّجل الكتابي مثل دية المرأة المسلمة، ونساؤهم على النّصف من ديات (١) رجالهم، ودية المجوسي (الحرّ) ثمانمائة درهم وفي نسائهم أربعمائة درهم هذا كلّه في الأحرار والحرائر.

وأمّا الرّقيق: فإنّهم كالعُروض يجب على مَن قتلهم قيمتهم، وذلك على الحرّ ويكون بين الرّقيق القِصاص في العَمد كالأحرار وجناية الرّقيق في الخطأ في رقابهم.

#### \* \* \*

## فهن

وكلّ ما في البدن منه عضو واحد ففيه ديّة كاملة وذلك (خمسة)<sup>(٣)</sup> أعضاء: اللّسان، والصُلْب<sup>(٤)</sup>، والعقل، والذكر والأنف.

وما كان في البدن منه اثنان ففيهما الدية كاملة وفي أحدهما نصف الدية، وذلك سبعة أعضاء: العَيْنان، والأُذنان، واليَدان، والرَّجلان، والأنثيان، والشّفتان، وثديا المرأة. وفي كل أُصْبع عشر الدية وهي عشر من الإبل، وفي عقد الأصابع كل عقدة ثلث عشر الدية تكون من الإبل ثلاثة وثلث. وفي عقد الإبهام خمس من الإبل وذلك (نصف) عشر (الدية) (٢).

<sup>(</sup>۱) نی ب: «دیة».

<sup>(</sup>۲) كذا في ج وك وفي أ وب تُقرأ: «الحربي».

<sup>(</sup>٣) في أ: «في خمسة».

<sup>(</sup>٤) الصلب: الظهر ما كان فيه فقار. (طلبة الطلبة، ٣٢٨) قال في "عقد الجواهر" "/٣٠/ : "... منفعة القيام والجلوس وفيه كمال الدية؛ فلو ضرب صلبه فبطل قيامه وجلوسه وجب كمال الدية".

<sup>(</sup>۵) غیر موجود فی ب.

<sup>(</sup>٦) في ج: «ديته».

فهن

وفي الموضِحة نصف عشر الدية، وفي المنقِّلة (عشر ونصف عشر)(١) الدّية، وفي المأمومة ثلث الدّية، وفي الجائفة ثلث الدّية، وفي كلّ سِنّ خمس من الإبل، وفي كلّ أصبع عشر الدّية، وفي أصابع اليدين ديّة كامِلة وكذلك أصابع الرّجلين، وفي عين الأعور الدّية (كاملة)(٢).

\* \* \*

فهن

وتجب الكفّارة في قتل الخطأ فَقَطْ والكفّارة على كلّ قاتل انفرد أو شارك، وهي نوعان: عِتق رقبة مؤمنة؛ فإن لم يجد فصيام شهرين متتابعين.

<sup>(</sup>١) في أ وج: «عُشر». وانظر أيضاً: «الخصال الصغير»، ص٨٦.

<sup>(</sup>۲) غیر موجود فی ب وج. وانظر: «الخصال»، ص۸۶.

## اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ الوجوه التي يجب بها الحدّ على الزّاني ثلاثة أشياء: إقرار الزّاني على نفسه بالزني إذا ثبت على إقراره.

النَّاني: أن يشهد أربعة عدول أنَّهم رأوه كالمِرود في المُكْحلة.

النَّالث: ظهور الحمل بالمرأة إذا لم يكن لها زوج.

#### \* \* \*

## فهرح

الحدِّ نوعان: جلد ورجم، والجلّد نوعان: منفرد وهو شرب الخمر والقذف، و(مقترن)(۱) مع غيره وهو التّغريب في الزّنى يغرّب عاماً ولا يغرّب إلاّ الحرّ البالغ(۲)، والرّجم على المحصن، ولا حدّ على مسلم غير بالغ.

ويجب في اللّواط الرَّجم على الفاعِل والمفعول به أُحْصنا أو لم يُحصنا إذا كانا بالغين مسلمين عاقلين يرجمان بالحجارة حتّى يموتا.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) في أ: «مُتفرِّق».

 <sup>(</sup>٢) هنا في ب زيادة: "واختلف في التغريب ما هو، فقيل: إنفاءه من بلده سنة، وقيل: يحبس سنة، خلافاً للشافعي رضي الله عنه بعد الجلد مائة هذا الغير المحصن».

# فهن

وحد السُّكر<sup>(1)</sup> والقذف جلد ثمانين جلدة، هذا في الأحرار، وأمّا في الرّقيق فعلى النّصف من جلد الحرّ، وليس على الرّقيق رجم (ولا تغريب على النّساء)<sup>(۲)</sup>.

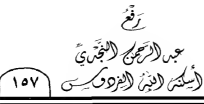
\* \* \*

## فهه

وللإحصان ستة شروط: الإسلام والعقل والحريّة والبلوغ، والنّكاح الصّحيح، والوطء المباح فيه.

<sup>(</sup>۱) في ب: «السكران».

<sup>(</sup>٢) في ب: "ولا على النسوة تغريب".



(للُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ القطع يجب بسبعة أشياء: العقل والبلوغ وأن لا يكون السّارق عبدًا لمن سرق منه، وأن يسرق رُبع دينار فصاعداً أو (ثلاثة دراهم)(۱) (أو ما قيمته ذلك)(۲)، وأن يخرجه من حِرز (۳) لم يؤذن له في دُخوله، وأن لا يكون للسّارق فيه مِلك ولا شبهة مِلك، وأن يكون ممّا تصحّ سرقته.

(١) غير موجود في أ وج.

<sup>(</sup>٢) في ك: «أو ما قيمته ثلاث دراهم»، وهنا في ج زيادة: «أو ثلاثة دراهم من الورق».

<sup>(</sup>٣) الجِرْز: الموضع الحصين. (طلبة الطلبة، ١٨٢).

## (اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنَّ العتق على وجهين: تطوّع وواجب.

فالتَّطوع: ما يُوقِعه المُعتِق ابتداءً بلفظ يوجب العتق دون سبَّب تَقَدَّمه.

والواجِبُ: ما يوقِعُه أو يوقع بسبب أوجبه، وهو على وجهين: مضمون ومُعَيِّن.

فأمّا المضمون: فإنّه يجب عند مالك وأصحابه بثلاثة أشياء؛ أحدها: النّذر مثل قوله: لله (عليّ) (٢) أن أعتق عبداً أو كذا وكذا عبداً. والنّاني: اليّمين، مثل أن يقول: إن فعلت كذا وإن لم أفعل كذا فعليّ عتق رقبة. والنّالث: الفعل الذي أوجب الله تعالى به العتق، وهو قتل الخطأ ووطء المُظاهَرة منها بعد الظّهار، وليس العِتق في كفّارة اليمين بواجب؛ لأنّه مخيّر بينه وبين الإطعام والكِسوة.

وأمّا المُعَيّن؛ فإنّه ينقسم قسمين؛ أحدهما: أن يكون في مِلكه، والثّاني: أن لا يكون في ملكه.

فأمّا (ما)<sup>(٣)</sup> كان في مِلكه؛ فيجب بخمسة أشياء: النّذر واليمين (والإيلاء وعتق البعض والتمثيل، وأمّا ما لم يكن في ملكه فإنّ العتق يجب

<sup>(</sup>١) العِتق والعتاق والعتاقة: زوال الرِّق، والإعتاق: إزالة الرِّق.

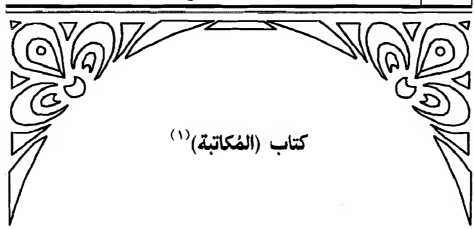
<sup>(</sup>٢) في ب: «عليّ نذر».

<sup>(</sup>٣) في ب: "إن".

عليه فيه إذا ملكك بخمسة أشياء النذر واليمين (١١)، وأن يكون ممّا لا يحلّ له ملكه من أقاربه، وهم الوالدون والمولودون والإخوة والأخوات من جميع الجهات، الرّابع: أن يُمَثّل بعبد يَمْلِك بعضه. الخامس: أن يعتق (حصّته) (٢) من عبد بينه وبين شريكه.

<sup>(</sup>١) غير موجود في أ.

<sup>(</sup>۲) في بُ: "«حظّهُ» وفي أ: «حصّة».



إعلم أنّ المكاتّبَة جائزة حَالَّة ومؤجّلة، فإن وقعت مَسْكوتاً عنها نُجِّمت؛ لأنّ العُرف في (الكتابة)(٢) أن تكون مؤجّلة (و)(٢)منجّمة.

ولا تجوز الكتابة بالغرر والمجهول، مثل: العبد الآبق والبعير الشّارِد والجنين في بطن أمّه أو بلؤلؤ (غير موصوف)<sup>(3)</sup>، إلاّ أنّه يُسْتَخفّ فيها ما لا يستخفّ في البيوع (فتجوز)<sup>(0)</sup> على (وصف)<sup>(1)</sup> غير موصوفين<sup>(۷)</sup> وإن كان لا يجوز ذلك في البيوع.

وهي من العقود اللازمة؛ فإذا عقد السّيد لعبده الكتابة لزمهما العقد ولم يكن لأحدهما خِيار في حَلِّه (^).



<sup>(</sup>۱) في ب: «الكتابة» قال في «القوانين الفقهية»، ص ٢٥٠: «الكِتابة: شراء العبد نفسه من سيده بمال يكسبه العبد؛ فالسيد كالبائع والعبد كالمشتري، ورقبته كالمثمون والمال الثمن».

<sup>(</sup>۲) في أوج: «المكاتب».

<sup>(</sup>٣) غير موجود في ج.

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>ه) في ب: «فتجب».

<sup>(</sup>٦) في أ: «الوصف».

<sup>(</sup>٧) كذا في الأصول وضبطت في ج: مَوْصوفَين.

<sup>(</sup>A) في أ: "محلّه».



إعلم أنّ التّدبير عقد من عقود الحريّة يلزم مَن التزمه ويجب على مَن أوجبه على نفسه. وهو على وجهين: مطلق ومقيّد.

فالمطلق: هو أن يقول: هو مُدَبَّر أو (حُرّ)<sup>(۲)</sup> عن دُبُر منّي أو هو حرّ بعد موتي بالتَّدبير، واختلف إذا قال الرّجل لعبده: أنت حرّ بعد موتي أو إذا متّ ولم (يزد)<sup>(۳)</sup> على هذا هل هو محمول على الوصيّة حتى يَتبيّن أنّه أراد الوصية؟ فحمله ابن القاسم على الوصيّة حتى يتبيّن أنّه أراد الوصية؟ فحمله ابن القاسم على الوصيّة حتى يتبيّن أنّه أراد التدبير، وحمله أشهب على التدبير حتى يتبين أنّه أراد الوصيّة.

وأمّا المقيّد: فهو أن يقيّد تدبيره بمرض أو سفر أو ما أشبه ذلك ممّا قد يكون أو لا يكون، مثل: قوله: أنت مُدبّر إن مِثُ من مرضي هذا أو في سفري هذا أو إذا قدم فلان، فاختُلِف فيه فروى أصبغ عن ابن القاسم أنّها وصية وليس بتدبير إلا أن يرى أنّه أراد بذلك التدبير وقصده، فعلى هذه

<sup>(</sup>۱) التدبير: عقد يوجب عِتق مملوك في ثلث مالكه بعد موته بعتق لازم. (شرح جدود ابن عرفة، ۲۷۳/۲) وقال ابن عبدالبرّ في «الكافي» ۵۱۷: «المُدبَّر هو العبد، يقول سيّده: أنت حرّ عن دبر متّي، أو أنت حرّ بعد موتي، أو أنت عتيق بعد موتي، يريد بذلك كلّه التدبير».

<sup>(</sup>۲) في ب: «هو حرّ».

<sup>(</sup>٣) في أ: «يزل».

<sup>(</sup>٤) راجع: «المدونة» ٣/٧٩٠، «النوادر والزيادات» ١٧/١٣، «الكافي» ٧١٥.

الرّواية له الرّجوع فيه. ولابن القاسم في كتاب «ابن الموّاز»، وكتاب «ابن سحنون» أنّه تدبير فعلى هذه الرّواية لا رجوع له فيه (۱).

\* \* \*

فهه

والمدبّر على وجهين: مُدبّر في الصّحة، ومدبّر في المرض وهما جميعاً (في) (٢) التّلث، ويبدّأ مدبّر الصّحة على مدبّر المرض إذا ضاق الثّلث عنهما، ويدخل مدبّر الصّحة فيما علم به وفيما لم يعلم به من المال.

واختلف في مدبّر المرض، فقيل: إنّه يدخل فيما علم وفيما لم يعلم، وقيل: إنّه لا يدخل إلاّ فيما عُلم<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) راجع: «النوادر والزيادات» ۱۷/۱۳ ـ ۱۸، «الذخيرة» ۲۱۰/۱۱.

<sup>(</sup>٢) في بُّ: "من".

<sup>(</sup>٣) راجع: «النوادر والزيادات» ١٣٠/١٣.

### (للمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ الأُمّة إذا ولدت من سيّدها الحرّ حرم عليه بيعها ورهنها وهبتها وإجارتها وإسلامها في الجناية، وليس له منها إلاّ الاستمتاع بالوطء (فما)(١) دونه طُول حياته، وهي حرّة من رأس ماله بعد وفاته. ولا خلاف في أنّ ولد الأمة من سيّدها الحرّ حرّ، وأمّا ولدها من غير سيّدها فهو بمنزلتها في العتق بعد وفاة السيّد من رأس المال، (وبخلافها)(٢) في الاستخدام والاستئجار والوطء.

واختلف في مَن اشترى زوجته وهي حامل هل تكون بذلك الحمل أمّ ولد أم لا؟ فقال ابن القاسم: تكون له أمّ ولد بذلك، وقال أشهب: لا تكون له أمّ ولد<sup>(٣)</sup>.

ولا تكون أمّة العبد أمّ ولد بما ولدت في حال العبودية ولا إن عتق وأمته حامل منه. ويلزم من أقرّ بوطء أمته (إلحاق) (3) ما أتت به من ولد (إلى ما تلحق) (6) (فيه) (7) الأنساب عزل أم لا إلاّ أن يدّعي الاستبراء (٧).

<sup>(</sup>۱) في ب: «وفيما».

<sup>(</sup>۲) في ب: «وهو بخلافها» وفي ك: «ويخالفها».

<sup>(</sup>٣) رأجع: «المدونة» ٣٢٢/٣، «المقدّمات الممهدات» ٢٠٣/٣.

<sup>(</sup>٤) غير موجود في ب وك.

<sup>(</sup>٥) كذا في ب ونَّي أ: "إلاَّ يلحق" وفي ج: "إلاَّ ما يلحق" وفي ك: "يلحق".

<sup>(</sup>٦) في ك: «به».

 <sup>(</sup>٧) استبراء الجارية: طلب براءة رحمها من الحمل ويكون ذلك بحيضة. (المغرب، ٢٧، طلبة الطلبة، ٢٤٢).

اللُّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



إعلم أنّ التوارث بشيئين: نَسَب وسَبَب، فالنّسب: (الأبوّة)(١) والأخوّة والعُمومة ومَن تناسل منهم، والسّبب: التّكاح والوَلاء(٢).

والوارثون من الرّجال عشرة: الابن وابن الابن وإن سفل، والأب وأبوه وإن علا، والأخ وابنه وإن سَفَل سوى ابن الأخ من الأمّ، والعمّ وابنه وإن سَفَل سوى العمّ أخي الأب من أمّه والزّوج ومولى النعمة. والوارثات من النّساء سبع: البنت وبنت الابن والأخت والأمّ والجدّة والزّوجة ومولاة النّعمة.

ومَن لا يسقط ميراثه بحال خمسة: الأبوان والزّوجان وولد الصّلب.

والأسباب المانعة من الميراث ثلاثة: الكفر والرِّق وقتل العمد. وأربعة من الذّكور يُعصّبون أخواتهم: الابن وابن الابن والأخ للأب والأمّ والأخ للأب والأخوات عَصَبة البنات. وأربعة من الذّكور يَرِثون دون أخواتهم، العمّ وابن العمّ وابن الأخ وابن المولى.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) في ب: «البنوّة».

<sup>(</sup>٢) الولاء: من آثار العتق مأخوذ من الوليّ بمعنى القرابة، يقال: بينهما ولاء، أي: قرابة حكمية حاصلة من العتق أو الموالاة. (أنيس الفقهاء، ص٢٦١).

## فهرح

وجميع الفروض المسمّاة المحدودة في كتاب الله تعالى ستّة فروض، النّلثان ونصفهما وهو النّلث ونصفه وهو السدس، والنّصف ونصفه وهو الرّبع ونصفه وهو النّمن، والنّلثان فرض أربعة أصناف اثنان فصاعداً من بنات الصّلب أو من بنات الابن أو من الأخوات الشّقائق أو من الأخوات للأب. والنّلث فرض صنفين فرض الأم مع عدم الحاجب وهو الولد ولد اللهم إذا حجبت وهو للجدّة عند عدمها، وهو للواحد من ولد الأم ذكراً الأم إذا حجبت وهو للجدّة عند عدمها، وهو للواحد من ولد الأم ذكراً كان أو أنثى، وهو للأب إذا حجب وهو للجد عند عدمه، وهو لبنت الابن أو بنات الابن مع بنت الصلب، وهو للأخت للأب أو الأخوات للأب مع الأخت الشقيقة. والنّصف فرض صنفين الزوج إذا لم يحجب وفرض واحد من أصحاب النّلثين. والرّبع فرض صنفين الزوج مع وجود الحاجب وفرض الزّوجة أو الزوجات عند عدم الحاجب (۱). والثمن فرض صنف واحد وهو الزوجة أو الزوجات مع وجود (الحاجب وهو) الولد

\* \* \*

# فهرح

والحجب على ضربين: حجب نقص وحجب إسقاط.

أمّا حجب النّقص: فالابن وابن الابن يردّان الأبوين والجدّ إلى السّدس إلاّ أنّ الأب والجد يرثان ما بقي بعد الإناث بالتعصيب ويردّان الزوج إلى الرّبع والزّوجات إلى النّمن. والاثنان من الإخوة فصاعِداً يردّان الأمّ إلى السّدس، ولا يحجب الأمّ بنو الإخوة وإن كثروا، وتعطى ثلث ما

<sup>(</sup>١) هنا في أ زيادة: «يعني الولد».

<sup>(</sup>۲) غير موجود في ج.

بقي في مسألتين أبوان مع زوج أو زوجة. وبنت الصّلب تردّ بنت الابن إلى السّدس والأخت الشقيقة تردّ الأخت (للأبّ)(١) إلى السّدس.

وأمّا حجب الإسقاط: فيسقط ولد الابن مع ولد الصلب واثنتان من بنات الصّلب يسقطان بنات الابن إلاّ أن يكون مع بنات الابن ذكر في درجتهن أو أنزل منهن فيرد عليهن ويكون المال بينهم للذّكر مثل حظ الأنثيين. وكذلك الشقيقتان يسقطان الأخوات للأبّ إلاّ أن يكون معهن ذكر في درجتهن خاصّة فيرد عليهن ويكون المال بينهم للذكر مثل حظ الأنثيين. والأمّ تسقط الجدّات كلهن والجدّة القربي من جهة الأم تسقط البعدي من جهة الأم بل جهة الأب، والجدّة القربي من جهة الأب لا تسقط البعدي من جهة الأم بل يشتركان في الميراث، وتسقط الأجداد والإخوة والأخوات ما كانوا (هم) وبنوهم والأعمام وبنوهم بالأب. وولد الأمّ (يُسقِطه) عمود النسب الأب وأبوه وإن علا، والابن وابنه وإن سفل ذكراً كان الولد أو أنثي. [ويسقط ولد (الأب) (ف) (والأم) ولد الأب والأم] (من) (الأب) ولد الأب والأم) ولذ الأب والأم] (من) (الأب) ولد الأب والأم) (الأب)

وأمّا حجب العَصَبات: فالأقرب يحجب الأبعد. والعاصِب كلّ ذكر بينه وبين الميّت نسب يَحوز المالَ إذا انفرد ويرث ما فَضَل إن لم ينفرد كالأخ

<sup>(</sup>۱) غیر موجود فی ب.

<sup>(</sup>۲) غير موجود في أ.

<sup>(</sup>٣) في ب وك: «يسقط».

<sup>(</sup>٤) في ب: «الاين».

<sup>(</sup>٥) غير موجود في ج.

 <sup>(</sup>٦) هنا في ب زيادة: «ويسقط ولد الأب مع أربعة الأب دنيا، والابن وابن الابن وإن سفل».

<sup>(</sup>٧) في ب: «مع».

<sup>(</sup>۸) هنا فی ب یأتی بعده: «فصل».

<sup>(</sup>٩) ما بين المعكوفين ورد في ك هكذا: "ويسقط ولد الأب مع أربعة الأب دنيا، والابن وابن الابن وإن سفل والأخ الشقيق". وراجع: "الخصال الصغير" لابن الصوّاف، ص٣٠٠.

والعمّ، فإنّ كلّ واحد منهم يحوز المال إذا انفرد وإن كان مع ذوي السهام أخذ ما فَضَل. والأب والجد كذلك إلاّ أنه يُفرض لهما مع ذوي السّهام بمعنى فيهما غير التعصيب.

والتعصيب: يكون بالأبوّة والبنوّة والجُدودة. فالابن أولى بالميراث من الإن وهو أيضاً أولى من الإخوة وبنيهم لأنهم إنما ينتسبون بالمشاركة في الأبوّة. وتعصيب البنوّة أولى وهو أيضاً أولى من الإخوة العمومة وبنيهم لأنّ تعصيب العمومة بالجدودة. والأب أولى من الإخوة وبنيهم (و)(۱) من الجد لأنهم (به)(۱) ينتسبون فيسقطون مع وجوده. والجدّ أولى من بني الإخوة لأنّه كالأب معهم وهو أيضاً أولى من العمومة وبنيهم والأخ الشقيق أولى من الأخ للأب، والأخ للأب أولى من ابن الأخ للأب والأمّ، وابن الأخ للأب والأمّ، وابن الأخ للأب والأمّ أولى من العم للأب، والعم للأب والمعم للأب والمعم للأب والمعم للأب والمعم للأب والأمّ أولى من ابن العم للأب والأم أولى من العم للأب، والعم اللهب والأم، وابن العم للأب والأم أولى من ابن عم الجد، وابن عم الأب أولى من ابن عم الجد، ثمّ كذلك الترتيب في سائر العصات.

\* \* \*

## فهبى

وذوو الأرحام الذين لا يرثون مع العصبة ولا مع ذوي السهام ستة عشر (٣): الجدّ أبو الأمّ والجدّة أمّ أبي الأم، وولد الإخوة والأخوات للأمّ والخال وأولاده، والخالة وأولادها (والعمّ للأم وأولاده والعمّة وأولادها) (٤)،

<sup>(</sup>١) غير موجود في أ.

<sup>(</sup>۲) نی ب: «فیه».

<sup>(</sup>٣) في أوك: «خمسة عشر».

<sup>(</sup>٤) غير موجود في أ وك.

وولد البنات وولد (الأخوات)(١) من جميع الجهات وبنات الإخوة وبنات العمومة.

\* \* \*

# فهن

والجدّ مع الإخوة يقاسمهم ما لم تنقصه المقاسمة من النّلث فيرث مع الأخ للأب والأمّ والأخ للأب النّصف، ومع الاثنين فصاعداً النّلث فإن كثروا لم ينقص الجدّ من الثلث. وللجدّ أن يأخذ مع الإخوة السدس ويُنزع من حكم التعصيب كما (للإخوة)(٢) الأشقاء في المسألة المشتركة أن ينتزعوا من حكم التّعصيب وهي زوج وأمّ وأخوات لأمّ وإخوة أشقاء، فإنّ المال إذا استوعب جميعه أهل الفروض (فإنّ الإخوة الأشقاء يقولون)(٣) للإخوة للأمّ: هب أنّ أبانا (كان حماراً)(١) أليست أمّنا واحدة فيشاركونهم في النّلث. وللجدّ مقاسمة الأخت(٥) وإن انفردت عنه بالفرض الذي (عيل)(٢) لها به في الفريضة التي تسمّى الأكدريّة وتسمّى الغرّاء، وهي زوج وأمّ وجدّ وأخت الفريضة التي تسمّى الأكدريّة وتسمّى الغرّاء، وهي زوج وأمّ وجدّ وأخت المنيضة أم شُمّت نصفها إلى سدس الجدّ و(اقتسماه)(٧) للذّكر مثل حظّ بالنصف ثمّ ضُمّت نصفها إلى سدس الجدّ و(اقتسماه)(٧) للذّكر مثل حظّ الأنثيين، ولو كان بدل الأخت أختان لم يعل لهما لبقاء فضلة من المال الأنهما حجبتا الأمّ إلى السّدس.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في ب: «البنات».

<sup>(</sup>٢) غير موجود في أ.

<sup>(</sup>٣) في ب: «قال الإخرة الأشقّاء».

<sup>(</sup>٤) في ج: «كان غزالا».

<sup>(</sup>a) هنا تنتهى النسخة ك.

<sup>(</sup>٦) في أ: «عين».

<sup>(</sup>٧) في ب: «قاسمها».

(فهم )<sup>۱۱)</sup> ولا يرث المسلم قريبه الكافر وكذلك الكافر لا يرث المسلم، ولا يرث اليهودي النّصراني ولا النّصراني اليهودي، ومَن ارتد عن الإسلام فماله فَيْءٌ لجماعة المسلمين.

<sup>(</sup>۱) غير موجوِد في ب.

11.



قال رسول الله ﷺ: «لا تحاسدوا ولا تباغضوا ولا تدابروا وكونوا عباد الله إخواناً». ولا يحلّ لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاثة أيام يلتقيان فيعرض هذا ويعرض هذا، وخيرهما الذي يبدأ (صاحبه)(١) بالسّلام، (والسّلام عليه يخرجه من الهجرة)(٢).

\* \* \*

فهن

وللمسلم على أخيه المسلم ستّ حقوق: أن يسلّم عليه إذا لقيه، وأن يُشَمّته (٣) إذا عطس، وأن (يغنيه) إذا احتاج، وأن يعوده إذا مرض، وأن يشيّع جنازته إذا مات، وأن يَأْمَن من بوائقه وشرّه.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) غير موجود نبي ب.

<sup>(</sup>۲) غیر موجود نی ب.

<sup>(</sup>٣) تشميت العاطس لغة الدعاء له بالخير، وفي صحيح مسلم ح٢٩٩٢، عن أبي موسى قال: سمعت رسول الله على يقول: "إذا عطس أحدكم فحمد الله؛ فشمتوه وإذا لم يحمد الله؛ فلا تشمتوه»، وقد ورد في السنة النبوية تخصيص هذا الدّعاء بقول المشمّت: "برحمك الله»، وذلك فيما رواه البخاري ح٢٢٢٤، من حديث أبي هريرة عن النبيّ على قال: "إذا عطس أحدكم فليقل: الحمد لله، وليقل له أخوه أو صاحبه: يرحمك الله» الحديث.

<sup>(</sup>٤) كذا في ب وفي أ: "يعينه"، أمّا في ج فغير واضحة.

# فهن

## في بيان السُّنن الَّتي في البِّدَن

وهي عشرة، خمس في الرّأس: وهي المضمضة والاستنشاق وقصّ الشّارب<sup>(۱)</sup>، وإعفاء اللّحية والسّواك. وخمس في الجسد: وهي حَلْق العانة، ونَتف الإبط<sup>(۲)</sup>، وتقليم الأظافر، والاستنجاء والختان.

#### \* \* \*

## فهن

ويستحبّ التيامن في كلّ فعل جميل، والتياسر في أدنى الأخلاق، ولا يتناجى اثنان دون واحد ولا بأس أن يتناجى جماعة دون جماعة، والحسد محظور وهو أن يكره الرّجل أن يرى النّعمة في شيء من الأشياء على غيره ويتمنّى أن تنتقل عنه إلى غيره. وأمّا أن يسأل الله من فضله أن يعطيه مثل ما أعطى غيره دون أن تنتقل النعمة عنه فليس ذلك بمحظور. والصدق واجب والكذب محظور، والابتداء بالسّلام سنّة والردّ آكد، والاختيار في السّلام أن يقول المبتدئ بالسّلام: السّلام عليكم، ويقول الرّاد: وعليكم السّلام، ويجوز الابتداء بلفظ الردّ والردّ بلفظ الابتداء وينتهي إلى البركة، ويسلّم الرّاكب على الماشي (٣). والمصافحة مستحبّة وتكره المعانقة ولا يبدأ أحد من أهل الذمّة بسلام لأنّ السّلام تحيّة وإكرام فيجب أن لا يكون الكافر أهلًا لها، ومَن سلّم عليه ذمّي فليرد عليه وعليك، وقد قيل: إنّه يقول في الردّ عليك السّلام بكسر السّين أو علاك السّلام، أي: (أرتفع عنك)(١)، ولا يُسلّم على أهل الأهواء.

<sup>(</sup>١) في ب زيادة: "إذا طال".

<sup>(</sup>٢) في ب زيادة «إذا طال».

<sup>(</sup>٣) في ب زيادة: «والماشي على الجالس».

<sup>(</sup>٤) كُذَا في ب وفي أ: «على الذمي ترتفع عنك» وفي ج: «على الذمّي، أي: أرتفع عنك».

والاستئذان واجب ولا يجوز لأحد أن يدخل على أحد بيته حتى يستأذن عليه، أجنبياً كان أو قريباً؛ فإن أذن له في الدّخول سلّم على مَن في البيت ودخل.

ويستحبّ لمن أكل أو شرب أن يسمّي الله عزَّ وجلَّ عند ابتدائه ويَحْمده عند فراغه، ويستحبّ له أن لا يأكل متّكناً ويغسل يده وفمه من الدّسم، فإن لم يكن لطعامه دسم لم يكن عليه غسل يديه منه، وأمّا غسل الرّجل يده للأكل فليس من السنّة، ولم يرد عن السّلف إلاّ أن يكون قد مسّ بيديه شيئاً يكره أن يباشر به الطّعام.

ولا ينبغي أن ينفخ في طعام ولا شراب ولا يتنفس في آنية إذا شرب، وإذا ضاق به النفس نزع الإناء عن فيه فإذا فرغ أعاده إليه.

ويجوز الشرب قائماً ولا يجوز الأكل والشرب في آنية الذهب والفضة ولا (استعمالهما)(١) في غير ذلك.

ويجب على آكل النُّوم اجتناب المساجد وكذلك الكراث والبصل.

ولا يجوز قراءة القرآن بالألحان المطربة كالغناء، ولا يجوز للرّجل لبس (شيء من) (٢) الحرير ولا التّختّم بالذّهب، ولا يجوز اتّخاذ شيء من التّماثيل إلاّ أن يكون رقماً في ثوب (٣) ولا يخلون رجل بامرأة ليست (بمحرم) (٤) منه.

\* \* \*

فهري(٥)

ولا بأس بالرّقية من العين ومن كلّ مرض يحتاج إليها فيه، (والكيّ

<sup>(</sup>١) في ب: «استعمالها».

<sup>(</sup>۲) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٣) الرّقم: النّقش، والوشي: والأصل فيه الكتابة. (النهاية، ٢/٣٥٢).

<sup>(</sup>٤) في ب: «بذات محرم»،

<sup>(</sup>٥) غير موجود في ب.

من اللَّقْوة (١) والرِّياح)(٢)، والتِّعالج بالحجامة والفَصْد، والدَّواء وبطَّ الجرح، وما يصحِّ به الجسد في العادة.

ويستحبّ لمن دخل منزله أن يقول: ما شاء الله لا قوّة إلا بالله، فإذا أخذ مضجعه سبّح الله ثلاثاً وثلاثين وحمده ثلاثاً وثلاثين وكبّر ثلاثاً وثلاثين، وختم المائة بلا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كلّ شيء قدير، ويقرأ الفاتحة وآية الكرسي وآخر سورة البقرة، ومن الأعراف: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ الله ﴾ إلى قوله: ﴿النُمْسِنِينَ ﴾، ومن بني إسرائيل: ﴿وَإِنَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا يَيْنَكَ وَيَيْنَ ٱلّذِينَ لَا يُوّمِنُونَ بِٱلْأَخِرَةِ ﴾ الآية، ويقرأ سورة الإخلاص والمعوّذتين ويستغفر ربّه.

وينبغي أن ينزّه المساجد عن عمل الصناعات والأكل والمبيت فيها إلا من ضرورة للغرباء، ومن الوضوء واللَّغُط ورفع الصوت فيها وإنشاد الضالّة، والبيع والشّراء وتقليم الأظافر وقصّ الشعر والأقذار كلّها والنّجاسة (٣) لقوله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكّرَ فِيهَا السّمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ فِهَا بِٱلفُدُوقِ وَالْأَصَالَ ﴾.

[والحمد لله وحسبنا الله ونعم الوكيل وصلّى الله على سيّدنا محمّد واله وصحبه وسلّم تسليماً](1).

<sup>(</sup>١) اللَّقوة: داء في الوجه. (القاموس المحيط، ص١٣٣٧).

<sup>(</sup>۲) غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٣) في ب: «النّجاسات».

<sup>(</sup>٤) هذه الخاتمة وردت في النسخة أ وبعدها: «تمّ متن اللّمع على يد... إلخ»، أمّا في ب فجاء ما نصّه: «تمّ كتاب اللّمع لأبي إسحاق التلمساني تغمّده الله برحمته... النخ»، أمّا في ج فغير واضحة.



- 1 ـ الإشراف على نكت مسائل الخلاف: للقاضي عبدالوهاب، تحقيق: لحبيب بن طاهر، دار ابن حزم ١٤٢٠هـ/١٩٩٩م.
- ۲ .. اختلاف أقوال مالك وأصحابه: لابن عبدالبرّ. تحقیق: حمید محمد لحمر، دار
   الغرب الإسلامی ۲۰۰۳م.
- ٣ ـ الأم: للشافعي، تحقيق: رفعت فوزي عبد المطلّب، دار الوفاء ٢٠٠٥م.
  - ع الصنائع في ترتيب الشرائع: للكاساني، دار الكتب العلمية.
- - بلغة السالك الأقرب المسالك إلى مذهب الإمام مالك: للصادي، تقديم ومراجعة: أحمد محمد عثمان وحسن بشير صدّيق، الدار السودانية للكتب ١٤١٨هـ/١٤١٨م.
- ٦ ـ البيان والتحصيل: لابن رشد القرطبي. دار الغرب الإسلامي ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٤م.
- ٧ ـ تاج العروس من جواهر القاموس: لمرتضى الزبيدي، تحقيق: علي شيري، دار
   الفكر ١٤١٤هـ/١٩٩٤م.
  - ٨ تحفة الفقهاء: للسمرقندي، تحقيق: محمد زكى عبدالبر، دمشق ١٩٥٨م.
- ٩ ـ تفسير غريب الموطأ: لعبدالملك بن حبيب، تحقيق: عبدالرحمٰن العثيمين،
   مكتبة العبيكان ١٤٢١هـ.
- ١٠ ـ التلقين: للقاضي عبدالوهاب مع تحصيل ثلج اليقين للسجلماسي، حققه: محمد
   بو خبزة وبدر العمراني، دار الكتب العلمية ١٤٢٥هـ/٢٠٠٤م.
  - ١١ تهذيب المدونة: للبراذعي.
- ۱۲ توشيح الدّيباج وحلية الابتهاج: لبدر الدين القرافي، تحقيق: أحمد الشتيوي، دار الغرب الإسلامي ۱٤٠٣هـ/۱۹۸۳م.

- ۱۳ ـ جواهر الإكليل شرح مختصر العلامة خليل: للآبي الأزهري، دار الكتب العلمية ۱٤۱۸هم/۱۹۹۷م.
- 14 ـ البحواهر المضية في طبقات الحنفية: لابن أبي الوفاء القرشي، تحقيق: عبدالفتاح محمد الحلو، مؤسسة الرسالة ١٤١٣هـ/١٩٩٣م.
  - ١٥ ـ حاشية الدسوقي على الشرح الكبير: دار الكتب العلمية ١٤١٧هـ/١٩٩٦م.
- ١٦ حاشية الحطاب على رسالة ابن أبي زيد القيرواني: حققه: عز الدبن الغريائي ومحمد عز الدين الغريائي، مكتبة طرابلس العلمية العالمية.
- ۱۷ ـ حلية الفقهاء: لأحمد بن فارس، تحقيق: عبدالله عبدالمحسن التركي، ط ١٤٠٣ ـ ١٤٠٣م.
- ١٨ ـ الخصال الصغير: لأبي يعلى ابن الصواف، اعتنى به: جلال على الجهاني، دار
   البشائر الإسلامية ١٤٢١هـ/٢٠٠٠م.
- 19 ـ الديباج المذهب في معرفة أحيان المذهب: لابن فرحون، دار الكتب العلمية 14 ـ الديباج المذهب في معرفة أحيان المذهب: لابن فرحون، دار الكتب العلمية
- ٢٠ ـ شرح التلقين: للمازري تحقيق: محمد المختار السّلامي، دار الغرب الإسلامي ٢٠ م. ١٩٩٧م.
  - ٢١ ـ الذخيرة: للقرافي، دار الغرب الإسلامي ١٩٩٤م.
- ۲۲ ـ شرح زروق على القرطبية: تحقيق: أحسن زقور، دار ابن حزم ١٤٢٦ مـ/٢٠٠٥م.
  - ٢٣ ـ شرح مختصر خليل للخرشي مع حاشية العدوي.
- ٢٤ صلة التكملة لوفيات النقلة: للحسيني، تحقيق: بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي ١٤٢٨هـ/٢٠٠٨م.
- ٢٥ طلبة الطلبة: للنسفي، ضبط وتعليق: خالد عبدالرحمٰن العكّ، دار النفائس
   ١٤١٦هـ/١٩٩٥م.
- **٢٦ ـ العزيز شرح الوجيز:** للرافعي، تحقيق: علي محمد معوض وعادل أحمد عبدالموجود.
- ۲۷ ـ عقد الجواهر الثمينة في مذهب عالم المدينة: لابن شاس تحقيق: حميد بن محمد لحمر، دار الغرب الإسلامي ۱٤۲۳هـ/۲۰۰۳م.
- ٢٨ ـ الغريبين في القرآن والحديث: للهروي، تحقيق: أحمد فريد المزيدي المكتبة العصرية ١٤١٩هـ/١٩٩٩م.
  - ٢٩ ـ الفقه المالكي وأدلَّته: للحبيب بن طاهر، مؤسسة المعارف ١٤٢٣هـ/٢٠٠٣م.

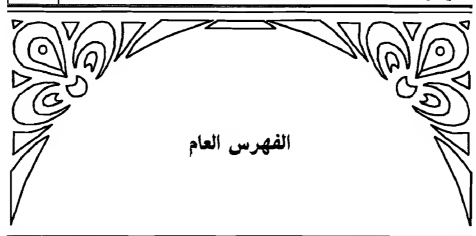
- ٣٠ ـ الفواكه الدوائي على رسالة ابن أبي زيد القيرواني: للنفراوي، دار الكتب العلمية ١٤١٨هـ/١٩٩٧م.
  - ٣١ ـ القاموس المحيط: للفيروزآبادي، دار الكتب العلمية ١٤٢٨هـ/٢٠٠٧م.
    - ٣٢ ـ القوانين الفقهية: لابن جزيّ. ط: دار القلم ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٣م.
      - ٣٣ الكافى في فقه أهل المدينة: لابن عبدالبر، دار الكتب العلمية.
- ٣٤ كتاب الخصال: لابن زرب القرطبي، قدّمه واعتنى بنصه: عبدالحميد العلمي،
   منشورات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المغرب ١٤٢٦هـ/٢٠٠٥م.
  - ٣٥ لسان العرب: لابن منظور، دار إحباء التراث العربي.
- ٣٦ مختصر الطليطلي: لأبي الحسن علي بن عيسى الطليطلي، تحقيق: محمد شايب شريف، دار ابن حزم ١٤٢٥هـ/٢٠٠٤م.
  - ٣٧ ـ المدوّنة الكبرى: للإمام مالك بن أنس، دار صادر.
  - المصباح المنير: للفيومي، المكتبة العصرية ١٤١٧هـ/١٩٩٦م.
  - ٣٩ ـ معجم متن اللغة: للشيخ أحمد رضا، دار مكتبة الحياة ١٣٧٧هـ/١٩٥٨م.
- ٤ المعونة على مذهب عالم المدينة: للقاضي عبدالوهاب، تحقيق: محمد حسن إسماعيل، دار الكتب العلمية ١٤١٨هـ/١٩٩٨م.
- ٤١ ـ المغرب في ترتيب المعرب: للمطرّزي، حققه: محمد فاخوري وعبدالحميد مختار، مكتبة لبنان ناشرون ١٩٩٩م.
  - ٤٢ المنتقى: لأبي الوليد الباجي، دار الكتاب العربي.
- 37 مواهب الجليل لشرح مختصر خليل: للحطاب الرعيني، ضبطه وخرّج آياته وأحاديثة: زكريا عميرات، دار عالم الكتب ١٤٢٣هـ/٢٠٠٣م.
- ٤٤ ـ الموطأ: للإمام مالك برواية يحيى الليثي، تحقيق: بشار عواد معروف، دار
   الغرب الإسلامي ١٩٩٧م.
- ده ـ النهاية في غريب الحديث: لابن الأثير، تحقيق: محمود الطناحي، مؤسسة مطبوعاتي إسماعيليان.
- الهداية الكافية الشافية لبيان حقائق الإمام ابن عرفة الوافية: لابن الرصاع،
   تحقيق: أبو الأجفان والطاهر المعموري، دار الغرب الإسلامي ١٩٩٣م.
- ٤٧ هداية المتعبد السالك في مذهب الإمام مالك: للآبيّ الأزهري، تحقيق: أحمد مصطفى الطهطاوى دار الفضيلة.

|      | _       |     |  |
|------|---------|-----|--|
| <br> | <br>    |     |  |
|      | <br>, . | 1.1 |  |

# رَفْعُ حِس (الرَّحِمُ الْمُنْجَّرِيُّ (أَسِلْنَهُ) (الْفِرُدُ كُسِبَ

الصفحة

# (اللَّمع في الفقه على مذهب الإمام مالك



| الصفحة | الموضوع                                 |
|--------|-----------------------------------------|
| o      | مقدّمة التّحقيقمقدّمة التّحقيق          |
| 11     | تعریف موجز بالکتاب                      |
| 14     | المنهج المتّبع في التحقيق               |
| ١٤     | وصف النسخ المعتمدة في التحقيق           |
| 10     | نماذج من صور المخطوطات                  |
| 40     | النصّ المحقّق                           |
| ۲۸     | كتاب الطهارةكتاب الطهارة                |
| ۲۸     | فصل: أنواع الطهارة                      |
| ٣١     | فصل: وأمّا ما ينقض الوضوء               |
| ٣٢     | فصل: واعلم أن النوم يرجع في التحقيق إلخ |
| ٣٣     | فصل: وأمّا ما يستحبُ منه الوضّوء إلخ    |
| ٣٣     | فصل: باب الاغتسال                       |
| 4.5    | فصل: ويجب الغسل على الرجل من شيئين إلخ  |
| 4 8    | فصل: وأعداد الغسل ستّة عشر غسلًا إلخ    |
| 40     | باب التيمّم                             |
| ٣٧     | فصل: وأمَّا ما يتيمَّم به إلخ           |
| ۳۸     | فصل: والعادمون الماء على ثلاثة أضرب إلخ |
| ۳۸     | باب إزالة النجاسة                       |
| 44     | فصان وتنال النحاسة بأربعة أنهاع الغريب  |

| الموضوع                                           | الصفحة |
|---------------------------------------------------|--------|
| فصل: باب الاستنجاء والاستبراء                     | ٤٠     |
| فصل: ومستحبّاته خمسة إلخ                          | ٤١     |
| فصل: وأمّا الاستبراء فهو استفراغ إلخ              | 13     |
|                                                   | ٤٢     |
| باب المسح على الخفّين                             | ٤٢     |
| فصل: وأمّا ما يبطل المسح إلخ                      | ٤٣     |
| باب في الحيض والنفاس والاستحاضة                   | ٤٤     |
| فصل: ودم الحيض والنفاس يمنع من خمسة عشر شيئاً إلخ | ٤٦     |
| فصل: ولطهرها علامتان                              | ٤٧     |
| كتاب الصلاةكتاب الصلاة                            | ٤٨     |
| فصل: وتجب الصلاة بخمسة شروط إلخ                   | ٤٨     |
| فصل: ويعرف وقت الصلاة إلخ                         | ٤٩     |
| فصل: وتسقط الصّلاة عمّن تجب عليه بأربعة أشياء إلخ | ٤٩     |
| فصل في فرائض الصلاة وسننها                        | ۰۰     |
| فصل: فيما يجهر في جميعه من الصلوات إلخ            | ٥٢     |
| فصل: وأمّا ما يبطل الصلاة إلخ                     | ٥٢     |
| باب السّهو في الصّلاة                             | ٥٤     |
| باب قصر الصلاة في السفر                           | 00     |
| باب الأذان والإفامة                               | 00     |
| فصل: وصفة المؤذن إلخفصل:                          | ٥٦     |
| باب الإمامةبباب الإمامة                           | ٥٦     |
| باب الرُّعاف                                      | ٥٧     |
| باب الجمعة                                        | ٥٨     |
| فصل: وتجب على مَن اجتمعت فيه سبعة أشياء إلخ       | ٥٩     |
| فصل: وحدّ ما يجب منه المجيء إلى الجمعة إلخ        | 09     |
| كتاب الجنائزكتاب الجنائز                          | ٦٠     |
| فصل: وَمن لا يغسل ولا يصلِّي عليه ثلاثة           | 71     |

| الصفحة | الموضوع                                                          |
|--------|------------------------------------------------------------------|
| 77     |                                                                  |
| ٦٤     | فصل: ولكلّ صنف من هذه الأصول الثلاثة أوصاف لا تجب الزكاة فيه إلخ |
| 70     | فصل في معرفة قدر النصاب من الأموال التي تجب فيها الزكاة إلخ      |
| 70     | فصل: ونصاب الغنم أربعون إلخ                                      |
| 77     | فصل: ونصاب البقر ثلاثون                                          |
| 77     | فصل: ونصاب الحبوب والثّمار خمسة أوسق إلخ                         |
| 77     | فصل: والمأخوذ منه معتبر بسقبه إلخ                                |
| ٦٧     | فصل: في افتراق أحكام الأموال في الزكاة                           |
| ٦٨     | باب زكاة الفطر ،                                                 |
| ٦٨     |                                                                  |
| ٦٨     | فصل: وتجب على الإنسان عمّن يتعلّق عليه بشيئين إلخ                |
| 79     | فصل: ولا يجوز دفعها إلى خمسة إلخ                                 |
| ٧٠     | كتاب الصيامكتاب الصيام                                           |
| ٧٠     | ١٠<br>فصل: وصيام شهر رمضان واجب على الأعيان الخ                  |
| ٧١     | فصل: ومَن اجتمعت فيه أربعة أشياء لم يجز له الفطر إلخ             |
| ٧١     | فصل: وفرائضه أربعة أشياء إلخ                                     |
| ٧١     | فصل: و أمّا ما لا يبطل الصيام فثمانية أشياء إلخ                  |
| ٧٢     | فصل: والأيام على ستة أقسام إلخ                                   |
| ٧٣     | كتاب الاعتكافكتاب الاعتكاف                                       |
| ٧٢     | فصل: وشرائط الاعتكاف أربعة إلخ                                   |
| ٧٣     | فصل: وفضائله أربعة أشياء إلخ                                     |
| ٧٤     | فصل: ولا يجوز للمعتكف أن يخرج من معتكفه إلخ                      |
| ٧٤     | فصل: وأمّا ما يبطل الاعتكاف فثمانية أشياء إلخ                    |
| ٧٤     | فصل: والاعتكاف في جميع أيام السنة جائز إلخ                       |
| ٧٥     | فصل: وأفضل الشهور للاعتكاف إلخ                                   |
| ٧٦     | كتاب الحجّكتاب الحجّ                                             |
| ٧٦     | فصل: حجّ البيّت في الشرع قصده إلخ                                |

| الصفحة      | ξ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الموضو          |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| <del></del> | وأمّا فرائض الحبّج فأربعة إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <u></u><br>فصل: |
| VV          | وسنن الحجّ ثلاثة عشر شيئاً إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                 |
| VV          | وفضائل الحبّج ستّة عشر شيئاً إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                 |
| ٧٨          | والإحرام يمنع من اثني عشر شيئاً إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |
| V9          | ويبطل الحجّ أربعة أشياء إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 |
| ۸۰          | لجهاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                 |
| ۸۰          | ولوجوب الجهاد ستّة شروط إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 |
| ۸۱          | ولا يجاهد الابن إلاّ بإذن أبويه إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |
| ۸۱          | والغنيمة تستحق بستّة أشياء إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                 |
| ۸۱          | والعزية تجب بسبعة أشياء إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 |
| AY          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -               |
|             | والكفّار في أخذ الجزية على ثلاثة أصناف إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |
| AY          | وأمّا مَن يكره قتلهم فأربعة إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |
| ۸۳          | وأمّا مَن لا يسهم لهم فخمسة إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |
| ٨٤          | الأيمانا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
| ٨٤          | ويراعى في الأيمان أربعة أشياء إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |
| ۸٥          | والأيمان على ستّة أقسام إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 |
| ۸٥          | وكفّارته أربعة أنواع إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
| ۸۷          | التَّلُورِالتَّلُورِالتَّلُورِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | كتاب            |
| ۸۷          | والمنذور نوعان إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | فصل:            |
| ۸۸          | الأضحيةا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كتاب            |
| ۸۸          | ولا تكون إلاّ من بهيمة الأنعام إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>ف</b> صل :   |
| ۸۹          | وأيام النحر ثلاثة أيام إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |
| 91          | المقيقةالمعقيقة المعقبة المعقبة المعقبة المعقبة المعقبة المعقبة المعقبة المعتبة |                 |
| 97          | الذبائحا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كتاب            |
| 94          | وشرائط الذكاة إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |
| 9 8         | ومن سنن الذبح خمسة أشياء إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |
| 9.8         | والمريضة إذا ذكيت ووجد منها علامات الحياة إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                 |

| الصفحة | الموضوع                                              |
|--------|------------------------------------------------------|
| 90     | كتاب الصيدكتاب الصيد                                 |
| 47     | فصل: وللصيد الذي يجوز صيده ثلاثة أوصاف إلخ           |
| 47     | فصل: وأمّا ما يصاد به فشيئان إلخ                     |
| 4٧     | كتاب الأطعمة والأشربة                                |
| 4٧     | فصل: وأمّا ما يكره إلخ                               |
| 9٧     | فصل: والأشربة كلُّها حلال مباحة إلاّ ثلاثة أشباء إلخ |
| 44     | كتاب النكاح                                          |
| ١.,    | فصل: والذي يحلّ به وطء المرأة شيئان إلخ              |
| 1 - 1  | فصل: والنساء على ضربين إلخ                           |
| 1.4    | فصل: وشروط صحّة النّكاح إلخ                          |
| 1.7    | فصل: وللصداق ثلاثة أحوال إلخ                         |
| 1.7    | فصل: والولاية على قسمين إلخ                          |
| ١٠٣    | فصل: وللولق ثمانية شروط إلخ                          |
| ١٠٣    | فصل: والنساء ضربان إلخ                               |
| ١٠٦    | كتاب الظلاقكتاب الظلاق                               |
| 1.4    | فصل: ويجب العدّة بثلاثة أشياء إلخ                    |
| 1.4    | فصل: والأقراء الأطهار                                |
| ۱۰۸    | فصل: والخلع جائز إلخ                                 |
| 1.4    | فصل: في التّمليك والتّخيير                           |
| 11.    | فصل: وأمّا تمليك التخيير إلخ                         |
| 117    | كتاب الإيلاء والظهار واللّعان                        |
| 114    | فصل: وأمَّا الظّهار فحقيقته إلخ                      |
|        | فصل: واللَّعان يجب بثلاثة أوجه إلخ                   |
| 118    | فصل: ويتعلّق باللّعان أربعة أحكام إلخ                |
| 110    | كتاب الرّضاعكتاب الرّضاع                             |
|        | فصل: وتحريمه بستّة شروط إلخ                          |
|        | كتاب البيوع                                          |

| الصفحة<br> | الموضوع                                            |
|------------|----------------------------------------------------|
| 119        | فصل: والتبايع يقع على ثلاثة أوجه إلخ               |
| 114        | فصل: ولصحّة السّلم نسعة شروط إلخ                   |
| 17.        | كتاب الإجارة والجعالة                              |
| 14.        | فصل: والإجارة على ثلاثة أقسام إلخ                  |
| 177        | فصل: وإجارة الأعيان على ثلاثة أوجه إلخ             |
| 177        | فصل: وأمّا الجعالة فلصحتها ثلاثة شروط إلخ          |
| 177        | فصل: واعلم أنّ الإجارة والجعالة يتّفقان في شيء إلخ |
| 178        | كتاب الشركةكتاب الشركة                             |
| 178        | فصل: وشركة الأموال أيضاً ضربان إلخ                 |
| 170        | كتاب القِراضكتاب القِراض                           |
| 144        |                                                    |
| ١٧٧        | فصل: وأمّا كراء الأرض فيجوز إلىخ                   |
| ۱۲۸        | كتاب الحجر                                         |
| 179        | كتاب إحياء المواتكتاب إحياء الموات                 |
| ۱۳.        |                                                    |
| ۱۳.        | نصل: والمغصوب مضمون باليد بوم الغصب إلخ            |
| ١٣٢        | كتاب الشفعةكتاب الشفعة                             |
| ١٣٣        | فصل: والشفعة إنّما تجب في أصل نقل الملك إلخ        |
| ١٣٤        | كتاب القسمةكتاب القسمة                             |
| ١٣٦        | كتاب الزهنكتاب الزهن                               |
| ۱۳۷        |                                                    |
| ۱۳۸        |                                                    |
| 18.        | كتاب الأقضيةكتاب الأقضية                           |
|            | كتاب الشّهادةكتاب الشّهادة                         |
|            | فصل: وشروط العدالة إلىخ                            |
|            | فصل: وقد يعرض في العدل ما يمنع إلخ                 |
|            | فصل: والشهادة فرض كفاية إلخ                        |

| الصفحة | الموضوع                                           |
|--------|---------------------------------------------------|
| 127    | كتاب الحبس والوقف                                 |
| 731    | فصل: ولا يخلو الحبس من ثلاثة أوجه إلخ             |
| 180    | كتاب الوصاياكتاب الوصايا                          |
| 180    | فصل: وإذا استأذن الموصي ورثته إلخ                 |
| 127    | كتاب القسامةكتاب القسامة                          |
| ١٤٨    | فصل: والقسامة خمسون يميناً إلخ                    |
| ٨٤٨    | فصل: والقصاص في العمد يجب بثلاثة شروط إلخ         |
| 189    | فصل: والواجب في القتل والجراح أحد ثلاثة أشياء إلخ |
| 189    | فصل: والجراح المسماة عشرة إلخ                     |
| 101    | كتاب الدّياتكتاب الدّيات                          |
| 101    | فصل: والدّية ثلاثة أنواع إلخ                      |
| 101    | فصل: ودية الخطأ تحملها عاقلة الجاني إلخ           |
| 101    | فصل: ودية الخطأ خمسة أنواع إلخ                    |
| 104    | فصل: ودية المرأة المسلمة نصف دية الرجل المسلم إلخ |
| 104    | فصل: وكلّ ما في البدن منه عضو واحد إلخ            |
| 108    | فصل: وفي الموضحة نصف عشر الدية إلخ                |
| 108    | فصل: وتجب الكفّارة في قتل الخطأ فقط إلخ ١٠٠٠      |
| 100    | كتاب العدلودكتاب العدلود                          |
| 100    | فصل: الحدّ نوعان جلد ورجم إلخ                     |
| 107    | فصل: وحدّ السكر إلخ                               |
| 107    | فصل: وللإحصان ستّة شروط إلخ                       |
| 100    | كتاب القطعكتاب القطع                              |
| 101    | كتاب العتقكتاب العتق                              |
| 17.    | كتاب المكاتبةكتاب المكاتبة                        |
| 171    | كتاب التدبيركتاب التدبير                          |
| 177    | فصل: والمدبّر على وجهين إلخ                       |
| 175    | كتاب أمّهات الأولاد                               |

| الصفحة | الموضوع                                   |
|--------|-------------------------------------------|
| 178    | كتاب المواريث                             |
| 170    | فصل: وجميع الفروض المسمَّاة المحدودة إلخ  |
| ١٦٥    | فصل: والحجب على ضربين إلخ                 |
| 177    | فصل: وذوو الأرحام إلخ                     |
| ۸۲/    | فصل: والجدّ مع الإُخوة يقاسمهم إلخ        |
| 174    | فصل: ولا يرث المسلم قريبه الكافر إلخ      |
| ١٧٠    | كتاب الجامعكتاب الجامع                    |
| ۱۷۰    | فصل: وللمسلم على أخيه المسلم ستّ حقوق إلخ |
| ۱۷۱    | فصل في بيان السنن التي في البدن           |
| ۱۷۱    | فصل: ويسنحبّ التّيامنّ أو إلخ             |
| 177    | فصل: ولا يأس بالرّنية من العين إلخ        |
| ۱۷٤    | فهرس المصادر والمراجع                     |
| 177    | الفهرس العامالفهرس العام                  |

رَفْعُ معبر (لرَّحِمْ الِهُجِّنِّ يَّ (لِيهُنَّرُ (لِفِرُوفَ يَرِسَ (لِيهُنَرُ (لِفِرُوفَ يَرِسَ رَفَعُ معبر (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْمُجَنِّى يُّ السِّلْنَمُ (الْهِنُ (الْفِرُوفُ يَرِثُ (مَسِلْنَمُ (الْهِنُ (الْفِرُوفُ يَرِثُ

.

رَفْعُ بعبر (لرَّحِمْ الِهِنَّى يُّ (سِلْمَ) (لِنِّمْ وُلِمْ وَصُحِبِ (سِلْمَ) (لِنِمْ وُلِمْ وَصُحِبِ